
 

  

   
W
���� �

�����
����������	�زא�����א�
������د��� �

�
���W�-�.
)��/�0
�� �

�
����������א,�&+��א�*�()����'&%�א �$�د�وא"	�م�א � �
    

 

  



 

 

�
�א���א������Wא��
��א� �
�W١٤٤٢א������א�و���א#"א! ����م٢٠٢١$� �

An Arabic rendering of 

Taqdῑr-e-Ilᾱhi (Urdu) 

(Divine Decree) 

by 

Hazrat Mirza Bashir-ud-Deen Mahmood Ahmad  

Khalifatul-Masih II, (may Allah be pleased with him) 

 

Translated from Urdu by: Muhammad Tahir Nadeem  

 

First Published in UK in 2021 

 

© Islam International Publications Ltd. 

 

Published by: 

Islam International Publications Ltd. 

Unit 3, Bourne Mill Business Park, 

Guildford Road, Farnham, Surrey, GU9 9PS 

United Kingdom 
 

Printed in the UK at: 

Raqeem Press 

Farnham, Surrey 

GU9 9PS 

 

For further information please contact: 

Phone: +44 1252 891330 

www.islamahmadiyya.net 

 

Cover designed by: Anan Odeh 

 

ISBN: 978-1-84880-986-4 



� �
 

 

 

@ @@





pbíìn�a@÷ŠèÏ 

                            

  أ  مقدمة الناشر  
  ١  مسألة القضاء والقدر  
  ٣  القدر الإلهي  
  ٤  أهمية مسألة القدر الإلهي  
  ٥  عن مسألة القدر �قول النبي   
  ٦  أركان الإيمان منمسألة القدر   
  ٨  الإيمان باالله يقتضي الإيمان بالقدر  
  ٩  التفكير في القضاء والقدر والنـزاع حوله  
  ١٢  عدم فهم مسألة القدرلنتيجة   
  ١٤  مسألة القدر بشأنالمسلمين غير السليم  تصرف  
  ١٥  أخذ بعض الجوانب وترك بعضها  
  ١٦  أساس عقيدة المسلمين الخاطئة حول القدر الإلهي  
  ١٨  الفكرتين ينفي القرآن  
  ١٩  الرد على فكرة إرغام االله الناس على أفعالهم  
  ٢٠  المفهوم الصحيح للآية الثانية  
  ٢٢  المعنى الصحيح للآية الثالثة  
  ٢٤  الرابعة للآية الصحيح المفهوم  



  ٢٤  المفهوم الصحيح للآية الخامسة  
  ٢٧  المفهوم الصحيح للآية السادسة  
  ٢٩  رد فكرة التعطيل الإلهي  
  ٢٩  الخلط بين علم االله تعالى والقدر  
  ٣١  توضيح أكثر  
  ٣٢  لماذا لا يمنع االله الإنسان من ارتكاب السوء  
  ٣٤  الصوفية أقوال  
  ٣٧  معنى أقوال بعض الناس  
  ٣٨  الصوفيةالمعنى الصحيح لكلام   
  ٣٨  فئة أخرى  
  ٣٩  الانخداع بسبب الاسم الخاطئ  
  ٤٠  والقدرسألة القضاء تسمية خاطئة لم  
  ٤١  خاطئة القدرمقابل كلمة التدبير   
  ٤٢  التسمية الصحيحة  
  ٤٣   بالقدر باللسان فقط الإيمانلا يكفي   
  ٤٦  هل االله تعالى يجبر على كل فعل؟  
  ٤٧  خطأ أهل التدبير  
  ٤٨  الأمور الذوقية عن مسألة القدر  
  ٤٩  أنواع القدر  

  ٥١  ظهور القدر



  
  ٥٢  تفاصيل القدر الخاص  
  ٥٤  علاقة القدر بالأسباب  
  ٥٩  الأسباب الخفية للقدر  
  ٦٣  الخاص بدون أسباب القدر  
  ٦٦  البشر بأعمال القدر علاقة  
  ٧٣  هل يجوز اتخاذ الأسباب وقت نزول القدر؟  
  ٧٦  لماذا يؤمر العبد باتخاذ الأسباب في بعض الحالات؟  
  ٧٩  هل يمكن أن يزول القدر الإلهي؟  
  ٨٠  يزول القدر؟كيف يمكن أن   
  ٨٤  علاقة زوال القدر بالنبوءات  
  ٨٧  لماذا تزول النبوءات؟  
  ٩٣  القدر المبرم  
نقص أو عيب في دوث بحزوال القدر  يوحيهل   

  ؟عظمة االله
  
٩٤  

  ١٠٧  إزالة بعض الشبهات المتعلقة بمسألة القدر  
  ١١٣  القدر مسألةأضرار ناجمة عن سوء فهم   
  ١١٨  ضرورة الإيمان بالقدر  
  ١١٩    الأضرار الناجمة عن عدم وجود القدر الإلهي  

  ١٢٢  أضرار ناجمة عن عدم وجود القدر الخاص 
  ١٢٧  أهمية القدر الخاص وضرورته  



  
  ١٣٠  ضرر آخر لعدم وجود القدر  
  ١٣٢  للروحانية قق الدرجات السبعيحالإيمان بالقدر الإلهي   
  ١٣٦  لماذا تأتي الابتلاءات؟  

  
  
  
  

�����  

  

  

  

  

 

  

  
  




	��א������	� � أ�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

������ �	��� 
� ���           �
���� ����� ��� ����� ����  
  

  مقدمة الناشر

في مسجد "النور"  �ألقاه المصلح الموعود  خطاب "القدر الإلهي"
م. إن مسألة القدر الإلهي ١٩١٩بقاديان بمناسبة الجلسة السنوية في عام 

  :خطابا حول هذا الموضوع، وقال عنه �صعبة ودقيقة للغاية، فألقى 
 الخطاب حول االله تعالى بكل تواضع: اللهم إن كان إلقاء سألت "قد

 .روعي ألا أقدمههذا الموضوع على مسامع الناس ليس مناسبا فألقِ في 
وبعد ذلك انشرح صدري بالارتياح بإلقائه. إنه لموضوع صعب للغاية 
ويتطلب جهدا وسعيا كثيرا لاستيعابه، ولكن إذا استوعبتموه مرة 

  "فستستفيدون به كثيرا.
لقد ذكر الخليفة الرابع رحمه االله بعض المقتبسات من هذا الخطاب 

أنه لم يكن سهلا إلقاء الخليفة وعلق عليها، فقال حضرته رحمه االله ب
خطابا حول هذا الموضوع في اجتماع عام يضم مثقفين  �الثاني 

وأميين، أذكياء وبسطاء، فإن تناوله هذا الموضوع بطريقة رائعة وآسرة 
كان من خاصته هو. لم يكن هذا مجرد خطاب، بل يعد تحفة في علم 

 �سرده أقوال النبي الكلام. فبعد ذكره أهمية مسألة القضاء والقدر و




	��א�������������������������������������                  �	��� �
� �

� �

 � ب�

ذا الخصوص، قال شارحا هذا الموضوع بأن مسألة القضاء والقدر 
. ثم فصل في �من الإيمانيات، فلابد من الإيمان ا، وبوجود البارئ 

النظريات المختلف فيها حول مسألة القضاء والقدر ووفّق بين بعض 
تيجة عدم ، وبعد ذلك ذكر كيف تعثر الإنسان كثيرا ن�أقوال النبي 

 فهمه لمسألة القدر. ثم كشف عن أخطاء عقيدة وحدة الوجود فرد
عليها من خلال الأدلة القاطعة المأخوذة من ست من الآيات القرآنية. 
ثم تناول الجانب الآخر لهذه العقيدة الذي أسهب فيه أيضا فأثبت 

ل بطلانه ورد بأدلة قوية على الزعم القائل بأن االله تعالى لا يسعه فع
تحليلا  �شيء، وإن سعي الإنسان وعمله هو كل شيء. لقد قدم 

رائعا لتعثر فكر الإنسان نتيجة خلطه بين العلم الإلهي وبين القدر 
  الإلهي، وفصل حضرته هذه القضية أيما تفصيل. 

ثم يقول الخليفة الرابع رحمه االله: إن هذا الخطاب يبحث في القدر 
فيه على اعتراضات قديمة وجديدة الإلهي من جميع جوانبه بحيث ر د

مختلفة. لقد ذكر حضرته سبعة مدارج روحانية يمكن للإنسان أن ينالها 
بعد فهمه الصحيح لمسألة القدر الإلهي، ونتيجةَ تحقيقه متطلبات هذه 

 القضية. 
محمد  الداعية نصيب من السفر العظيم هذا ترجمة شرف كان لقد

عدد من الإخوة الكرام  وإخراجه مراجعته في أسهم كما ،طاهر نديم




	��א������	� � ت�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

الدكتور وسام السيد خالد عزام، ووالأساتذة الأفاضل، ونخص بالذكر 
 االله فجزاهمأمان االله البراقي،  والآنسةالبراقي، والسيد حلمي مرمر، 

   .الجزاء أحسن
لقد بذلنا أقصى جهدنا لتكون الترجمة أقرب إلى النص الأردي،  

ومع ذلك لا نبرئ أنفسنا من ضعف فيها. وندعو االله تعالى أن يوفقنا 
 لبذل جهد أكبر في الطبعات القادمة لتحقيق مزيد من الدقة. 

 هذا يحويه مما للاستفادة الكريم القارئ يوفق أن تعالى االله نسأل
 صراط عن الباحثين لهداية سببا يجعله وأن عارف،وم علوم من الكتاب

  .آمين المستقيم، االله

                                                                                                               ������  

   





@ @

 

 

  �-- ١ --� 

������ �	��� 
� ���           �
���� ����� ��� ����� ����  

  مسألة القضاء والقدر

لقد ألقيت خطابي هذا حول مسألة القدر الإلهي في الجلسة السنوية في 
م، وكنت قد اختصرته كثيرا وقتها ١٩١٩ /كانون الأولديسمبر

لضيق الوقت، وكان في بالي أنني سأضيف إليه بعض الأمور الهامة عند 
تصحيح المادة المكتوبة، ولكن تبين لي عند مراجعتها أن أخطاء كثيرة 
قد حدثت أثناء تحرير الخطاب؛ وبدا لي من الصعب جدا تصحيحها، 

أن تصحيحه  عندها لدرجة شعرت ر الموضوع في بعض الأماكنإذ تغي
- يحتاج مني وقتا أطول من كتابته من جديد، كما غدا صعبا علي 

إضافة بعض القضايا الهامة في  - بسبب الخلط الحاصل في الموضوع
أماكنها، لأجل ذلك تخليت عن إرادتي السابقة واكتفيت بتصحيح 

هدا الأخطاء الواردة في هذه المادة المكتوبة لخطابي، وسعيت جا
لتبسيط الموضوع ليكون أقرب إلى أفهام الناس، فأضفت بعض الأمور 
في مكان أو مكانين فحسب. وبما أنني لم أستطع عند مراجعتي لهذه 
المادة إضافة بعض الجوانب الهامة التي كانت بحاجة إلى شيء من 



@ @

 

 

  �-- ٢ --� 

التوضيح والتفصيل، ولم أتمكّن من تناولها أثناء خطابي، لذلك أنوي 
االله تأليف كتيب منفصل حول هذه المسألة لاحقًا، أما الآن  بتوفيق من

  فنظرا إلى انتظار الناس أكتفي بنشر هذه المادة.
  العبد المتواضع

  مرزا محمود أحمد
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  



@ @

 

 

  �-- ٣ --� 

������ �	��� 
� ���           �
���� ����� ��� ����� ����  

  
 

  م١٩١٩كانون الأول  ٢٩و  ٢٨(خطاب ألقي في 

  بمناسبة الجلسة السنوية بقاديان) 

أشهد أن لا إله إلا االله وحده لا شريك لـه، وأشهد أن محمدا عبده 
بسمِ االله الرحمن �جيم. رورسوله. أما بعد فأعوذ باالله من الشيطان ال

* الرحيم* الْحمد الله رب الْعالَمين * الرحمن الرحيم * مالك يوم الدين 
 يناط الَّذرص * قيمتساطَ الْمرا الصدناه * عينتسن اكإيو دبعن اكإي

الِّينلا الضو هملَيوب عضغر الْمغَي هِملَيع تمعآمين، �أَن.  
ومن  ويرزقْه من حيثُ لَا يحتسِب* ومن يتقِ االلهَ يجعلْ لَه مخرجا �

يتوكَّلْ علَى االلهِ فَهو حسبه إِنَّ االلهَ بالغُ أَمرِه قَد جعلَ االلهُ لكُلِّ شيءٍ 
  .)٤-٣ :(الطَّلَاق �قَدرا



@ @

 

 

  �-- ٤ --� 

� نحءٍ نيش نم ونِهد نا مندبا عاءَ االلهُ مش كُوا لَورأَش ينقَالَ الَّذو
رلَا حا وناؤلَا آبلْ وفَه هِملقَب نم ينلَ الَّذفَع كءٍ كَذَليش نم ونِهد نا منم

 بِينلَاغُ الْملِ إِلَّا الْبسلَى الروا  *عدباع ولًا أَنسر ةي كُلِّ أُما فثْنعب لَقَدو
نمى االلهُ وده نم مهنفَم وا الطَّاغُوتنِبتاجااللهَ و هلَيع قَّتح نم مه

كَذِّبِينةُ الْمباقكَانَ ع فوا كَيظُرضِ فَاني الْأَروا فلَالَةُ فَسِيرالض� .
  )٣٧- ٣٦ :(النحل

  أهمية مسألة القدر الإلهي

لقد ذكرت بالأمس أنني أريد أن أتكلم أمامكم في مسألة هامة، 
ركزت على الأعمال  وأخبرتكم أيضا بأا تتعلق بالإيمانيات. لقد

عموما في خطبي في الجلسات الماضية، أما هذه المرة فأريد طرح بعض 
الأمور المتعلقة بالإيمان. واخترت مسألةً صعبة جدا من الأمور الإيمانية 
الهامة وقد وقع تأثير سلبي خطير على أعمال الناس بسبب هذه 

لقدر التي تسمى المسألة. فما هي هذه المسألة؟ إا مسألة القضاء وا
وما إلى ذلك من أسماء تعارف عليها  ،عادة بالتقدير أو الحظّ أيضا

الناس. إن مسألة القدر من أركان الإيمان وهي مسألة صعبة للغاية، 
وكم من الناس قد هلكوا بسبب عدم فهمهم لها، وكم من قوم 
تعرضوا للدمار لجهلهم ا، وكم من دين اندثر لعدم علمه ذه 

. بل يمكن القول بأن مرد التعاليم المدمرة لأخلاق الإنسان القضية



@ @

 

 

  �-- ٥ --� 

وأعماله التي قد تسربت إلى الأديان المختلفة هو إلى عدم فهم أصحاا 
لهذه المسألة، ويضحك أهل أوروبا على المسلمين بسبب هذه المسألة؛ 
ولكنهم لا يضحكون بلا سبب، إذ إنّ المسلمين أنفسهم يتيحون لهم 

عليهم. فمثلا يقول المؤلفون الأوروبيون بذكر وقائع  الفرص للضحك
حروب خاضها المسلمون: كان إطلاق النار رهيبا في موقعة كذا، إلا 
أن المسلمين ما تقهقروا، بل ظلّوا يتقدمون نحو الأمام. وبعد ذلك لا 
يكتبون بأنه يدل على شجاعتهم وبسالتهم، بل يقولون: ذلك لأم 

ذا كان قد قُدر لهم الموت فسيموتون وإلا فلا. ثم كانوا موقنين بأنه إ
يقولون: لو ثبت المسلمون في مواجهة العدو لهذا السبب لما كان في 
الأمر غرابة، ولكن الحقيقة أنه لو استمر إطلاق النار المذكور لفترة 

  أطول للاذوا بالفرار.

  عن مسألة القدر ����قول النبي 

قَالَ رسولُ اللَّه و ،من أهم المسائل باختصار، إن الإيمان بالقدر الإلهي
�: "هرشو رِهيرِ خبِالْقَد نمؤى يتح دبع نمؤسنن الترمذي، أبواب ." لَا ي)

  ).وشره الإيمان بالقدر خيره أنّالقدر، باب ما جاء 

(كنـز ." منه بريءنا أمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره فوقال أيضا: "

 ).٤٨٥الد الأول، الفصل السادس في الإيمان بالقدر، الرواية رقم العمال، 



@ @

 

 

  �-- ٦ --� 

ويتضح من ذلك أن مسألة القدر تقع على جانب كبير من الأهمية. 
أن يكون من المؤمنين فلا بد له مريدا فمن خرج من بيته بحثًا عن الإيمان 

أن يؤمن بالقدر خيره وشره. ولكن الذي يدعي الإسلام دون الإيمان 
، لأنه لا تنطبق تسمية المسلم إلا �بالقدر فليس بمسلم وفق تعليم النبي 

لمعرفة المسلم  �وخادمه، ولا بد من الرجوع إلى النبي  �على تابع النبي 
  مفاده: ليس مسلما من لم يؤمن بالقدر.ما  �من غيره، ولقد قال النبي 

  مسألة القدر من أركان الإيمان

أدرج القدر بزمرة الإيمانيات لإبراز  �قد يخطر ببال أحد أن النبي 
(كأنْ  انتمى إِلَى غَيرِ مواليه من: لا يؤمن �أهميتها فقط، كما قال 

 ،أبو داود، كتاب الأدب :(انظريدعي بأنه من السادات وهو ليس كذلك). 
. فر: قتال المسلم كُ� كقوله. أو باب في الرجل ينتمي إلى غير مواليه)

   )(مسند أحمد بن حنبل
عن كثير من الأمور الأخرى: ليس مؤمنا من لا يفعل  �قال  أو كما

السابق أنه  �كذا، أو لا يؤمن من يفعل كذا. فقد اتضح من قول النبي 
نفسه سيدا، أو تظاهر أحد المغول بأنه من لو سمى أحد الأفغان 

السادات، أو نسب أحد نفسه إلى عائلة شريفة ومرموقة دون انتمائه 
عن القضاء والقدر كان  �الحقيقي إليها، فليس بمؤمن؛ فلعل قول النبي 



@ @

 

 

  �-- ٧ --� 

ذا المعنى، ويترتب على ذلك أنه يجب الأخذ به، وعدم قبوله إثم، بل 
  لا يخرج الإنسان من الإيمان والإسلام. هو إثم كبير، إلا أنه 

التي لا يسلم أحد بدون الإيمان - اعلموا أن جميع المسائل الإيمانية 
واردة في القرآن الكريم، ولا تنبني على الأحاديث لأا لا تفيد  - ا

إلا علما ظنيا. فلا بد لنا من الرجوع إلى القرآن الكريم لمعرفة ما 
من مسائل. فما عد إنكاره كفرا في القرآن الكريم  يدخل في الإيمانيات

دخل في الإيمانيات، وما لم نعثر له على شهادة من القرآن الكريم 
فهمنا أن الكلمات المستخدمة فيه جاءت لبيان أهميتها والتأكيد عليها 

  فحسب.
وعليه فلو أمعنا النظر في القرآن الكريم لمعرفة البيان الوارد فيه عن 

الإلهي ما عثرنا على كلمات الإيمان بالقدر، ولكن علمنا أن الإيمان القدر 
به ضروري، وذلك لأن الحكم الأول في القرآن الكريم هو الإيمان باالله 

  جزء من الإيمان باالله تعالى. فهو الإيمان بالقدر، أما تعالى
فما هو القدر؟ إنما هو اسم لظهور صفات االله تعالى. فمثلًا من 
يؤمن بوجود االله تعالى فلا بد له أن يؤمن بأن االله تعالى يفعل ما يريد، 
وليس هو ذاتا لا تحرك ساكنا، ولا تقدم ولا تؤخر. فإن الإيمان 
بصفات االله تعالى هو الإيمان بالقدر بعبارة أخرى، وهكذا فقد تضمن 

على  �يمان باالله الإيمانَ بالقدر الإلهي أيضا. فليس تأكيد النبي الإ



@ @

 

 

  �-- ٨ --� 

الإيمان بالقدر كتأكيده على تجنب كبائر الذنوب، بل ما قاله ذا 
  الشأن مبني على الحقيقة.

  الإيمان باالله يقتضي الإيمان بالقدر

مع أن القرآن الكريم لم يذكر هذه المسألة بصورة منفصلة، بل 
قد أفردها وفصل  �ان باالله تعالى، إلا أن النبي الكريم ضمنها في الإيم

فيها. ولا يمكن الإيمان باالله تعالى حقيقةً ولا فائدة منه بدون الإيمان 
بصفاته. لأن بعض الملاحدة أيضا يؤمنون بوجود االله دون الإيمان 
بصفاته، إذ يقولون: ينسب إلينا خطأً إنكار وجود االله تعالى، في حين 

نؤمن باالله تعالى، إنما لا نؤمن بأنه ينـزل الملائكة، ويبعث  أننا
الأنبياء، ويرسل رسائل ويعطي كتبا، بل نؤمن بأن هناك قوة عظيمة 

  تدير نظام الكون ونسميها القوة المحركة. 
وعليه فلا ينكر بعض الملاحدة أيضا وجود االله تعالى في الظاهر. 

ن لا  ولكن أيم هذا يشابه إله يؤمنون به؟ هو ميحتاجون إليه. إن إيما
مقولة شائعة دارجة بين الناس: أموالنا هي أموالكم. ولكن لا يعني أحد 
منهم قطعا أن يأخذ المخاطب ماله. كذلك يقول بعض الناس: نؤمن بأن 

تلك كون عظيمة موجودة في الكون، أما أن تهناك ذاتا وقوة وروحا 
إلهًا يأمرنا بأمور وينهانا عن أخرى، فلا نسلم بذلك. معتقدات  الذات



@ @

 

 

  �-- ٩ --� 

الملاحدة هذه منتشرة في العالم، فلو آمن أحد باالله تعالى على هذه 
الشاكلة فلا يكفي إيمانه، لأن الملاحدة أيضا يؤمنون بمثل هذا الإيمان. 

ان فلا يعني الإيمان باالله تعالى الإيمان بذاته فقط، بل لا بد من الإيم
بصفاته أيضا، ولا يقتصر الأمر على هذا فقط، بل يجب الإيمان بظهور 

  تلك الصفات الإلهية، وهذا ما يسمى بالقدر الإلهي. 
  إذن فلا بد للإيمان باالله تعالى من: 

  أولا: الإيمان بذاته، 
  ثانيا: الإيمان بصفاته،

  وثالثًا: الإيمان بظهور صفاته. 
منفصلا تحت عنوان القدر الإلهي،  القسم الثالث �وقد سمى النبي 

  وأخبرنا بأن ظهور صفات االله المتعلقة بالعباد يسمى بالقدر.
  التفكير في القضاء والقدر والنـزاع حوله

من ناحية أنه ليس  �إن الإيمان بالقدر ضروري لدرجة أنْ قال النبي 
 ولم يقل ذلك تبيانا لأهمية الأمر فقط، بل-مؤمنا من لا يؤمن بالقدر 

الإيمان بالصفات الإلهية هو جزء من الإيمان باالله تعالى وفق ما يصرح به 
، ومن ناحية أخرى هناك أمر خطير يتعلق بالقدر الإلهي -القرآن الكريم
قال بأن التفكير فيه والنـزاع حوله يؤدي بالإنسان إلى  �وهو أن النبي 

 �علَينا رسولُ االلهِ  خرج :عن أَبِي هريرةَ قَالَالهلاك. فهناك رواية 



@ @

 

 

  �-- ١٠ --� 

فَغضب حتى احمر وجهه حتى كَأَنما فُقئَ في ، ونحن نتنازع في الْقَدرِ
إِنما هلَك من ؟ أَبِهذَا أُمرتم أَم بِهذَا أُرسلْت إِلَيكُم :فَقَالَ ،وجنتيه الرمانُ

لَكُمرِ كَانَ قَبذَا الْأَمي هوا فعازنت ينح، يهوا فعازنتأَلَّا ت كُملَيع تمزع .
  (سنن الترمذي، أبواب القدر، باب ما جاء في التشديد في الخوض في القدر).

إِنَّ فُلَانا يقْرأُ  :جاءَه رجلٌ فَقَالَ أَنَّ ابن عمروكذلك ورد في رواية 
الس كلَيثَ فَلَا عدأَح ثَ فَإِنْ كَانَ قَددأَح قَد هنِي أَنلَغب هإِن فَقَالَ لَه لَام

يقُولُ يكُونُ في هذه الْأُمة  �تقْرِئْه مني السلَام فَإِني سمعت رسولَ االلهِ 
. ذْف في أَهلِ الْقَدرِخسف أَو مسخ أَو قَ -الشك منه-أَو في أُمتي 

  .بالقضاء) بواب القدر، باب ما جاء في الرضا(الترمذي، أ
ويتضح من هذين الحديثين أن مسألة القدر خطيرةٌ يؤدي الخوض فيها 

أن طائفة من الأمة سوف تتعرض  �إلى ضياع الإيمان، بل تنبأ النبي 
كيدا للعذاب بسبب خوضها في هذه المسألة. ومن جانب آخر نرى تأ

كُفِّر من لا يؤمن به. ولا يمكن الإيمان  أَنْ شديدا على الإيمان به لدرجة
ى للإنسان الإيمان بأمر لا يدرك حقيقته؟ وما بأي أمرٍ دون فهمه، إذ أن

  الفائدة من إجبار أحد على الإيمان بشيء لا يستوعبه. 
فلا بد لنا من أخذ الحيطة والحذر في مسألة القدر. وينبغي أن 
نعرف مراد الشريعة من منع النـزاع في هذه المسألة؟ وما معنى الإيمان 
ا؟ وذلك حتى لا نواجه الهلاك والدمار جراء عدم التزامنا بأخذ 



@ @

 

 

  �-- ١١ --� 

الحيطة. إن هذه القضية في الحقيقة "جسر الصراط" في هذه الدنيا 
يسِر عليه المرء حرم من الجنة، أما لو سار عليه فهناك بحيث لو لم 

خطر أن يقطَع إلى نصفين ويسقط في قاع الجحيم. ولكن يجب أخذ 
هذا الأمر بعين الاعتبار أنه كما لا يستطيع أحد دخول الجنة دون 

وفي مروره منه احتمالان اثنان؛ إما - مروره من جسر الصراط 
ال في مسألة القدر، فلو لم يفهمها كذلك الح - السقوط وإما العبور

الإنسان لضاع إيمانه، أما لو خاض فيها فهناك احتمالان اثنان؛ إما أن 
يفهمها على وجه صحيح فينال قرب االله تعالى، وإما أن يخطئ في 

  فهمها فيلقى الهلاك والدمار.
بعدم الخوض في هذه المسألة؟  �وهنا ينشأ السؤال: لماذا أمر النبي 

لم يقصد من هذا النهي عن النقاش ائيا في هذه  �ليه هو أنه والرد ع
المسألة، بل ى عن الخوض فيها بناء على التقديرات العقلية، إنما ينبغي 
فهم هذه المسألة على ضوء الشريعة دوما. فلو لم يكن هذا هو قصد النبي 

سألة لما وجدناه يذكر تفاصيلها في مناسبات مختلفة. فإنَّ شرحه للم �
والرد على الاعتراضات الواردة عليها، وتسليط القرآن الكريم الضوء عليها 
أيضاً، يبين بجلاء أن ما نهينا عنه هو فهم هذه المسألة بدون مساعدة 
الشريعة، وليس البحث فيها أصلاً. لأن فهم هذه المسألة في معزل عن 

  واللادينية والإباحية.الشريعة في الواقع خطير جدا، ولا ينتج إلا الإلحاد 



@ @

 

 

  �-- ١٢ --� 

إن مسألة القدر تتعلق بصفات االله تعالى. فلو كان هناك من يقدر 
على حلها فهو االله تعالى ورسوله، ولا يسع أحدا غيرهما الكشف عن 
حقيقتها. أما العقل فعاجز في هذا اال كعجز طفل رضيع في غابة 

شريعة. لا أقول فلا يخرجه من هذه الغابة الشائكة إلا هدي ال خطيرة.
بأنه لا يسع العقل استيعاب هذه القضية، إنما قصدي هو عدم تمكن 
العقل من استيعاا بدون إرشاد الشريعة وتوجيهها، فبإرشاد االله تعالى 
وهديه يستطيع العقل فهم هذه المسألة بكل سهولة. أما لو كان العقل لا 

عة أيضا لما أُمرنا يفهم هذه المسألة حتى بعد إرشاد االله وتوجيه الشري
بالإيمان ا. فمن حاولوا فهم هذه المسألة معتمدين على عقولهم فقد 

 ضلوا ضلالا كبيرا وأضلوا الآخرين أيضا.

  نتيجة لعدم فهم مسألة القدر

نشأت عقيدة التناسخ لدى الهندوس لعدم فهمهم مسألةَ القدر، 
ونظرية الفداء لدى المسيحيين أيضا نتجت عن جهلهم ذه القضية، إذ 
إم أنكروا صفة االله الرحمن، مما أدى إلى نشوء نظرية الفداء التي بدورها 

ت تمخضت عن نظرية بنوة االله واعتبار الشريعة لعنةً، وغيرها من النظريا
 اية المطاف عن الإباحية. وهكذا فإن مرد الخاطئة التي أسفرت في
الإلحاد المنتشر في علماء أوروبا المعاصرين هو عدم فهمهم مسألة القدر. 



@ @

 

 

  �-- ١٣ --� 

ثم إن نظرية اليهود عن نجام خاصةً من دون الناس، لراجعةٌ أيضا إلى 
  جهلهم ذه المسألة.

 من الأهمية، وعدم فهمها باختصار، تقع هذه المسألة على جانب كبير
أدى إلى نشوء فكرة التناسخ لدى الهندوس، والكفارة لدى المسيحيين، 
والنجاة الخاصة لدى اليهود، كما أنه سبب الإلحاد عند العلماء 
والإباحية لدى المسلمين من ناحية، ومن ناحية أخرى هو السبب في 

ا تعثروا. يقول االله تعرضهم للذلة والنكبة. لو فهم هؤلاء مسألة القدر لم
وما قَدروا االلهَ �تعالى في القرآن الكريم مشيرا إلى ضلال بعض الأقوام: 

رِهقَد قم لم يفهموا مسألة صفات االله تعالى، )٩٢ :(الأَنعام �حأي: إ ،
  فتعثروا واخترعوا معتقدات جديدة لهم.

تعاليمهم وعليه فإن السبب في انحراف أتباع الأديان السابقة عن 
  الأصلية هو عدم فهمهم مسألة القدر، أي قضية ظهور صفات االله تعالى.

إذن فهي مسألة حساسة تحتاج إلى كثير من التفكير والبحث وإلى 
كثير من الحيطة والحذر أيضا حتى يتمكن الإنسان من الإيمان الحقيقي 
ذه المسألة من جهة، ومن جهة أخرى يتجنب غضب االله تعالى جراء 

وضه فيها معتمدا على العقل ارد، وإلا فما قيمة الإيمان ا دون خ
البحث والتحقيق فيها؟ هل قَرنَ االلهُ نجاتنا بإيماننا بوجود جبال الهملايا 
مثلاً في موضع ما من القرآن الكريم؟ أو أنّ ر "راوي" ر حقيقةً، أو 



@ @

 

 

  �-- ١٤ --� 

لإيمان بمثل هذه أن مدينة لاهور مدينةً على صعيد الواقع؟ كلا، لأن ا
الأمور والتسليم بحقيقتها لا يمكن أن يكون مدارا للنجاة، لأن مدار 
النجاة لا يتعلق إلا بالأمور بالروحانية، ولا يمكن إحراز الرقي الروحاني 
إلا من خلالها، ولا يعني الإيمان ا غير فهمِ حقيقتها جيدا، وإلا فلا قيمة 

  للإيمان ا.
  ر السليم بشأن مسألة القدرتصرف المسلمين غي

هناك حاجة ماسة للبحث المضني والتفكير العميق في هذه المسألة. 
إِنما هلَك من كَانَ قَبلَكُم حين تنازعوا في هذَا قال: " �ولكن النبي 

 يكُونُ في أُمتي خسف أَو مسخ أَو قَذْف في أَهلِ." وقال أيضا: "الْأَمرِ
  بالقضاء).  بواب القدر، باب ما جاء في الرضا(الترمذي، أ". الْقَدرِ

عن التنازع في هذا الأمر ورغم جعله جزءًا من  �فرغم ي النبي 
تدخلا غير سليم.  - مع الأسف الشديد  - الإيمان، قد تدخل فيه المسلمون 

وبدلا من أن يؤسسوا عقيدم على قول االله تعالى أي القرآن الكريم حاولوا 
تأسيسه على عقولهم، ثم أرادوا أن يؤيدهم القرآن على ما ذهبوا إليه. أما 

 �كُلا نمد هؤلَاءِ وهؤلَاءِ من عطَاءِ ربك�ن الكريم فهو يقول: القرآ
، ثم يبين جميع جوانب المسألة التي يتناولها، فلو اتخذ أحد )٢١ :(الإسراء

جانبا واحدا فقط من جوانب قضية ما فلا شك أنه سيقول بأنه أخذها من 
القرآن الكريم، ولكن الحقيقة ليست كذلك، إذ لم يأخذها من القرآن بل 



@ @

 

 

  �-- ١٥ --� 

اتخذ القرآن جنةً له. فلو أراد أن يأخذها من القرآن لأخذها من جميع 
  وانبها، لا أن يأخذ أحد جوانبِها ويترك سائر الجوانب الأخرى.ج

سافرت مرةً إلى إحدى المدن وكنت وقتئذ طفلًا صغيرا أدرس في 
المدرسة. رأيت في بيت الطلبة طالبا أحمديا وأضحكتني طريقة أكله 

يراها أحد،  ث كان يحاول إخفاءها خوفًا من أنلويات تقليدية حيلح
أيضا كان يحب  �تفعل؟ قال: سمعت أن المسيح الموعود  فسألته: ماذا

أكل هذا النوع من الحلويات فأقتدي بسنته. فقلت له: كان حضرته 
  له؟تناودواء الكينين أيضا، فلماذا لا ت يتناول

  أخذ بعض الجوانب وترك بعضها

كلما أراد الإنسان التهرب وإنقاذَ نفسه أخذَ بعض الأمور التي 
يستفيد ا وترك ما سواها، ولكن طلاب الحق يأخذون جميع جوانب 
القضية بعين الاعتبار ولا يكترثون ما إذا كان ذلك يترك تأثيرا مخالفًا 
لأفكارهم وميولهم الفكرية. خذوا مثلا هذا الاختلاف الذي حصل في 

بأنني لست نبيا تشريعيا بل إنني  �ة، لقد قال المسيح الموعود الجماع
، �، وما أعطيت درجة النبوة إلا لكوني خادما للنبي �نبي تابع للنبي 

ولكن قام بعض الناس قائلين: إذا كان لا بد لنبي أن يأتي بالشريعة فإن 
نه أيضا يقول بأنني جئت بأحكام الشريعة مما ثبت أ �المسيح الموعود 

نبي تشريعي. وعليه فقد أعرض هؤلاء عن الجانب الثاني الذي ذكره 



@ @

 

 

  �-- ١٦ --� 

كتب: لست بنبي، فاستنتجوا  �حضرته. وقال البعض الآخرون بأنه 
منه بأنه ليس بنبي أيا كان نوعه، وهكذا ترك هؤلاء أيضا الجانب الثاني 
من الموضوع، ولكننا نؤمن بكلا الجانبين ونقول بأن حضرته ليس بنبي 

  . �يعي إلا أنه نبي تابع للنبي تشر
فلو أخذ الذين اختلفوا بكلا الجانبين للقضية لما تعثروا. أما نحن 

. �أي أن حضرته نبي وتابع أيضا للنبي  ،فأخذنا بالجانبين الاثنين
فالقاعدة العامة تقول بأن الذين لا يتحلون بالتقوى والأمانة، ولا 
يتمتعون بجرأة كافية لرفض شيء علنا فإم يسلكون هذا الطريق بحيث 
يؤمنون ببعض القضية ويكفرون ببعض، ولكن الحق أم لا يؤمنون 
بشيء، كما يقول بعض من يدعون مسلمين بأننا نعمل بقول االله تعالى 

، وإذا قيل لهم: )٤٤ :(النساء �لَا تقْربوا الصلَاةَ�رآن الكريم: في الق
لماذا تتركون العمل بالجزء التالي من الآية؟ قالوا: من يسعه العمل 

  بالقرآن كله؟ 
  أساس عقيدة المسلمين الخاطئة حول القدر الإلهي

. ولكن لم يبال المسلمون �هذا هو طريق الفتنة الذي ى عنه النبي 
ذا النهي فتعثروا عثارا كبيرا حيث اعتمد البعض في تأسيس معتقدام 
على الفلسفة اليونانية، وبعضهم اعتمدوا على معتقدات فلاسفة الهند أي 

  على وحدة الوجود، وبعضهم على الإلحاد أو الدهرية.



@ @

 

 

  �-- ١٧ --� 

كانت فكرة وحدة الوجود شائعة في الهند ولم يفرق المسلمون بينها 
وبين القدر الإلهي بل اعتبروها القدر الإلهي بعينه، ثم بنوا عليها 
معتقدام وظنوا أن االله تعالى بنفسه يرغمهم على كل ما يقومون به أو 
يعملونه، أما الإنسان فلا ناقة له ولا جمل فيما يقوم به من أعمال 

أفعال، وكأن الإنسان لم يعد إنسانا بل صار إلهًا. وقال الآخرون بأنه و
لا دخل الله تعالى فيما يقوم به الإنسان من أعمال، بل كل شيء بيد 
الإنسان وتحت سيطرته. وكانت هذه العقيدة مبنية على الفلسفة 
اليونانية. إذن فإن المسلمين قد اعتمدوا على هاتين الفلسفتين في بناء 

قدهم عن القدر الإلهي، ثم أرادوا تقوية هذه الأنواع من الفلسفة معت
البعيدة عن الحقيقة من خلال القرآن الكريم، حتى زعم المدعون استنادا 
إلى القرآن الكريم بأن جميع أفعال قيامهم وقعودهم وحركتهم 
وسكوم وأكلهم وشرم وأعمال السرقة أو الزنا والسلب والنهب 

  فعلُ االله لا أفعالهم.  والخداع كلها
ومنهم من قالوا بأنه ليس الله تعالى قدرة على أعمالهم بقدر ما يتمتع 
به رئيس حكومة برلمانية من صلاحيات. لكن مثل هذا الرئيس يتمتع 
على الأقل بصلاحية التوقيع على الأحكام لتكون سارية المفعول، 

طة اليسيرة أيضا على ولكنهم يرون أن االله تعالى لا يتمتع بمثل هذه السل
لا دخل لها في أمور الدنيا. وهذه الفئة أيضا  أعمال الناس، بل هو ذات



@ @

 

 

  �-- ١٨ --� 

تقول بأن موقفهم المذكور ثابت من القرآن الكريم. ولكن الحقيقة أن 
  الفريقَين على خطأ.

  الفكرتين ينفي القرآن

فإن القول بأن ما يقوم به الإنسان لا يقوم به هو في الحقيقة بل  إذن
والقول بأن كل ما نعمل به هو عملنا نحن ولا  تعالى؛ االلهبه  يقوم

العقل ولا  همالهما فكرتان يمج ،يقدر االله تعالى على التدخل فيه
يستسيغهما لدقيقة واحدة. والزعم بأن إحدى هاتين الفكرتين 
موجودة في القرآن الكريم لهو زعم سخيف وتافه بل ولغو باطل. لقد 

يم بدءا من باء البسملة ووصولا إلى السين في كلمة قرأت القرآن الكر
الناس بحثًا عن إرشاده في هذه القضية فوجدت أن كل حرف من 
القرآن الكريم يرد على هاتين الفكرتين. وإن قرأه غيري فسيصل هو 

بدءًا من الألف في - الآخر إلى نتيجة أن كل كلمة من كلمات القرآن 
تدحض هاتين  - لمة الناسكلمة الحمد وحتى حرف السين من ك

الفكرتين. وكيف يمكن أن يجيزهما القرآن الكريم وهما خاطئتان، 
تدمران الروحانية وتقضيان على الأخلاق. بل ذكر الإسلام بخصوص 

بأسلوب لا يسع أي عقل أو علم - هذه القضية تعليما رائعا ومفيدا 
كبار  لو فهمه أحد لصار من أنْ لدرجة - أو فلسفة الاعتراض عليه

  الناس الربانيين.



@ @

 

 

  �-- ١٩ --� 

يقول أحد الفريقين أن كل ما يقومون به هو فعل االله تعالى؛ فمثلا 
لو قَتلوا أحدا فكأن االله تعالى بنفسه أراد ذلك، فلا يستطيعون فعل 

  شيء إزاءه. 
ويقول الآخرون بأنه لا حاجة باالله تعالى للتدخل في الأمور التافهة 

ل إنّ تدخلَ االله تعالى في مثل هذه الأمور مثل البصاق والتبول وغيرهما، ب
  التافهة يعد إهانة له.

لقد أسس الفريقان أفكارهما على آيات القرآن الكريم، وأذكر فيما 
  يلي بعض تلك الآيات ليتضح لكم مدى هشاشة أساسهم واهترائه.

  الرد على فكرة إرغام االله الناس على أفعالهم

يقدم القائلون بإرغام االله الناس على جميع أفعالهم من غير حولهم الآية 
. ثم )٩٧ :(الصافات �وااللهُ خلَقَكُم وما تعملُونَ�التالية دعما لموقفهم: 

يقولون: ما دام االله تعالى قد خلقنا وخلق جميع أعمالنا أيضا فقد ثبت أنه هو 
دا القولُ بأنه يعمل شيئًا. يظن من يقوم بكل شيء، وبالتالي لا يسع أح

هؤلاء أن هذه الآية حاسمة وقاضية بالقضية بشكل واضح وجلي. ولكنهم 
في الحقيقة ارتكبوا الخطأ نفسه الذي ذكرته قبل قليل بحيث أخذوا ببعض 

قَالَ �الآية وتركوا بعضها، ولم يجمعوا بين الجزأين. تقول الآية التي تسبقها: 
ا تونَ مدبعونَأَتتحلته إلى )٩٦ :(الصافات �نإذا جاءت "ما" قبل الفعل حو .

مصدر وفق القواعد العربية، وأحيانا تكون "ما" موصولة ومعناها "الذي". 



@ @

 

 

  �-- ٢٠ --� 

فمن فهم أن الآية تعني خلق االله تعالى لكم أعمالكم، اعتبر هنا "ما" 
و قرأنا مصدرية. ولكن يبدو من الآية السابقة أن "ما" ليست بمصدرية، فل

قَالَ أَتعبدونَ ما �الآيتين معا عرفنا أما تعنيان معنى آخر، وهو كالتالي: 
، تقول الآية الأولى لماذا تعبدون شيئًا �وااللهُ خلَقَكُم وما تعملُونَ*  تنحتونَ

تصنعونه بأيديكم؟ أما الثانية فتقول بأن االله تعالى خلقكم وخلق أعمالكم. 
الآية الثانية بالأولى؟ لا ترابط بينهما بل تنقض الثانية الأولى. فلو  ما علاقة

كان االله تعالى قد خلق أعمالهم أيضا فلماذا يسألهم قائلا: لماذا تعبدون 
الأصنام؟ فلا يمكن أن يكون هو المعنى المراد من الآية التي اعتبروها عمدة 

بأيديكم في حين أن االله  لهم. إنما تعني الآيتان: هل تعبدون أشياء تصنعوا
تعالى قد خلقكم وكل هذه الأشياء التي تصنعوا، أي الأصنام. وكما أن 
"ما" في الآية الأولى استخدمت مفعولًا به بعد الفعل، كذلك معناه في الآية 
الثانية "ما عملتم" أي "معمولكم" أي ما تصنعونه أو تعملونه. باختصار لقد 

وتوضح الآية السابقة معاني الآية اللاحقة.  فُسرت الآية بطريقة خاطئة،
  ويتضح من هنا أن الآية تخلو من أي ذكر لخلق أعمال الإنسان.

  المفهوم الصحيح للآية الثانية

يقدم أصحاب هذه الفكرة آيات أخرى أيضا، أتناول أهمها الآن، 
هو مولَانا وعلَى االلهِ  قُلْ لَن يصيبنا إِلَّا ما كَتب االلهُ لَنا �منها الآية التالية:

  .)٥١ :(التوبة �فَلْيتوكَّلِ الْمؤمنونَ



@ @

 

 

  �-- ٢١ --� 

واستدلالهم عليها بقول االله تعالى بأنه لن يصيب الإنسان إلا ما كُتب 
له، فلا يمكن أن يتلقى الإنسان أزيد أو أقل مما كتب االله له من الأكل 

قتل فلان بيد فلان، أو  والشرب واللباس والمال. أو إذا كتب االله تعالى
موت فلان بطريقة معينة وفي مكان معين، فلم يبق للإنسان خيار في 
ذلك. والحقيقة أن الأمر ليس كذلك؛ بل ذكر االله تعالى في هذه الآية 
وضع المسلمين أثناء حرم مع الكفار فيقول بأنه لو أصيب المسلمون 

لذلك  �ذْنا أَمرنا من قَبلُقَد أَخ�: فرحين بقرح في الحرب قال المنافقون
لم نتعرض لهذه المصيبة، أما أولئك المسلمون فإم حمقى إذ خرجوا للقاء 
الذين هم أكثر منهم جندا وقوة. يرد االله تعالى على قولهم فيقول بأنكم 
أنتم الحمقى والعميان، أتظنون أن المسلمين ينهزمون ويغلبهم الكفار؟ 

ا. لماذا؟ لأن االله تعالى قد كتب سلفا بأن رسله كلا، لن يحدث ذلك أبد
  سيغلبون حتما، فقد قدر انتصار المسلمين.

فلا تخبرنا الآية عن صدور جميع أعمال الإنسان وفق حكم االله تعالى، 
بل تذكر تقدير غلبة المؤمنين الكفار وانتصارهم عليهم. ولا يعني ذلك 

والنهب والخداع والكذب كلها أن االله تعالى قدر صدور أعمال السرقة 
  من الناس وفق ما كتبه سابقا.

إنّ  )٢٢:(اادلة �كَتب االلهُ لَأَغْلبن أَنا ورسلي �يقول االله تعالى:
بأن االله تعالى قد كتب الأعمال الإنسانية، بل المراد  لا يعنيهنا  "كتب"

  هم المنتصرين.منه أن االله تعالى قد قرر أن يكون رسله والمؤمنون م 



@ @

 

 

  �-- ٢٢ --� 

  المعنى الصحيح للآية الثالثة

  ثم يقدمون الآية التالية أيضا:
ولَقَد ذَرأْنا لجهنم كَثيرا من الْجِن والْإِنسِ لَهم قُلُوب لَا يفْقَهونَ  �

أُولَئك كَالْأَنعامِ بِها ولَهم أَعين لَا يبصرونَ بِها ولَهم آذَانٌ لَا يسمعونَ بِها 
  .)١٨٠:(الأَعراف �بلْ هم أَضلُّ أُولَئك هم الْغافلُونَ

يقولون مستدلين ذه الآية بأن االله تعالى يقول إنه قد خلق لجهنم 
كثيرا من الإنس والجن. فما دام االله تعالى قد خلق كثيرا من الناس 

من ارتكاب  - لقوا لجهنمالذين خ- لجهنم فلا يسع أحدا منع هؤلاء 
السيئات والموبقات، بل لا بد أن يأتوا بأعمال تؤدي م إلى الدخول 

  في جهنم.
رف "لام" في الحولكنهم أخطأوا في فهم هذه الآية أيضا. يستخدم 

وأحيانا أخرى لذكر النتيجة، وهذه  ،اللغة العربية لبيان السبب أحيانا
الأخيرة تسمى "لام العاقبة" وهي نفسها مستخدمة ههنا حيث قيل: 

�منهجولا تعني بأننا خلَقَنا الجن والإنس لندخلهم في جهنم، لأن �ل ،
وما خلَقْت  �ذلك يتناقض مع الآيات الأخرى، فمثلا يقول االله تعالى: 

، ويقول االله تعالى عن الذي )٥٧ :(الذاريات �لَّا ليعبدونالْجِن والْإِنس إِ
) أي من صار عبدا الله ٣١:(الفجر �وادخلي جنتي�صار عبدا له: 

  تعالى دخل الجنة.



@ @

 

 

  �-- ٢٣ --� 

ولَقَد ذَرأْنا  �تؤكد هذه الآيات أنه لا يمكن أن يكون معنى الآية: 
منهجا من الناس من أجل إدخالهم جهنم.  �...لأن االله تعالى قد خلق كثير

بل الحقيقة أن االله تعالى خلق الإنسان ليصير عبدا له فيستحق جنته. فإذا 
كان فهمهم لهذه الآية ليس صحيحا فلا بد أن يكون للآية معنى آخر وهو 

لناس للجنة، أن اللام في "لجهنم" هي لام العاقبة، ومعنى الآية: أننا خلقنا ا
ولكن كثيرا منهم استحقوا دخول جهنم بدلا من الجنة. ولقد وردت 
"اللام" ذا المعنى في اللغة العربية كثيرا، وقد استخدمت في القرآن الكريم 

  أحيانا ذا المعنى. أما في شعر العرب فأقدم لكم النظير التالي:
  هر نبنيهاودورنا لخراب الد     أموالنا لذوي الميراث نجمعها

أي نجمع الأموال ليأخذها الورثة فيما بعد، ونبني بيوتنا لكي يدمرها 
  الدهر ويخرا.

والظاهر أن الأموال لا تجمع لهذا الغرض ولا تبنى البيوت لهذا 
الهدف، ولكن هي النتيجة من ورائهما. فيعني الشاعر بأن الناس 

سموا فيما بينهم يجمعون الأموال في حيام ولكن أقارم وذويهم يتقا
بعد وفام، كذلك يبني الناس بيوتا للسكن ولكن النتيجة أن الدهر 

  يخرا ويدمرها.
يقول إذ أما في القرآن الكريم فهناك مثال واضح في سورة القصص 

فَالْتقَطَه آلُ فرعونَ ليكُونَ لَهم عدوا �: �االله تعالى عن موسى 
  .)٩:(القصص �وحزنا



@ @

 

 

  �-- ٢٤ --� 

فالظاهر أن آل فرعون لم تكن نيتهم من أخذ موسى أن يصبح لهم 
عدوا وحزنا، بل توضح الآية التالية أن نيتهم كانت معاكسة لهذه الفكرة 

عسى أَنْ ينفَعنا أَو نتخذَه ولَدا وهم لَا �إذ قالت امرأة فرعون له: 
عون التقطوه ولكن هذا ؛ فمعنى الآية أن آل فر)١٠:(القصص �يشعرونَ

اية المطاف وسب ا لهم فيوالحزن. وهذا هو الطفل صار عدو ب لهم الهم
. فلا يصح �لجهنم ذَرأْنا ولَقَد�معنى اللام الواردة في هذه الآية: 

الآية بأن االله تعالى يجعل البعض أهل الجنة، والبعض  من هذه ستدلالالا
  الآخر أصحاب الجحيم قسرا.

  الرابعة للآية الصحيح المفهوم

  :التالية الآية أيضا ويقدمون
� اةيي الْحالًا فوأَمةً وزِين لَأَهمنَ ووعرف تيآت كا إِننبى روسقَالَ مو

يا لنبا رينالدكبِيلس نلُّوا ع٨٩:(يونس �ض(.  
لا تعني هذه الآية أن االله تعالى قد أعطى الناس أموالا وثروات من 

الآية ما في أجل إضلال الناس. بل استخدمت هنا أيضا "لام العاقبة" ك
السابقة، والمفهوم الصحيح هو: ربنا لم تعطهم ثروات وأموالا لإضلال 

  يستخدموا لهذا الغرض.الناس، ولكنهم أخذوا 
  المفهوم الصحيح للآية الخامسة

  يقولون: هناك آية تسلط الضوء الكافي على ما ذهبنا إليه وهي: 



@ @

 

 

  �-- ٢٥ --� 

أَينما تكُونوا يدرِككُّم الْموت ولَو كُنتم في بروجٍ مشيدة وإِنْ �
ه وإِنْ تصبهم سيئَةٌ يقُولُوا هذه تصبهم حسنةٌ يقُولُوا هذه من عند اللَّ

من عندك قُلْ كُلٌّ من عند اللَّه فَمالِ هؤلَاءِ الْقَومِ لَا يكَادونَ يفْقَهونَ 
  . )٧٩:(النساء  �حديثًا

يقولون: لاحظوا كيف اتضح بكل جلاء أن الحسنة والسيئة كلتيهما 
  من عند االله.
حسنا كان أم -هؤلاء أن المقصود هو أن نتائج كل فعل لا يفهم 

تظهر من االله تعالى. ومن يستطيع إنكار أن جزاء كل عملٍ حسنٍ  -سيئًا
من االله تعالى؟ وعليه فلو قلنا أنّ الحسنة  هو أو عقاب كل عمل سيئ

والسيئة كلتيهما من االله فلا حرج في قولنا هذا، لأن أعمال الخادم 
إلى سيده سواء بقصد سيده أم لا. مثلا لو آذى مولى أحد تنسب أحيانا 

بعض الناس فمع أن سيده لا يهدف إلى إيذاء الناس إلا أن المتضرر في 
بعض الأحيان يشكوه قائلا: لقد تعرضت منكم لأذى، فلقد نسِب هنا 
أذى المولى إلى السيد. فلو شرحت الآية الآن على ضوء القاعدة المذكورة 

نشأ الإثم  اء التيها كالتالي: بما أن االله تعالى خالق تلك الأشيكان مفهوم
لذلك قيل عن االله تعالى بأن الحسنة والسيئة  ،جراء سوء استخدامها

كلتيهما من عنده. وهذا المفهوم ينفي فكرة الجبر والإكراه في الأعمال، 
ولا يمكن أن يستنتج بحال من الأحوال أن االله تعالى يكره الناس على 



@ @

 

 

  �-- ٢٦ --� 

ارتكاب السيئة، إنما يستدل منه أن االله تعالى أودع الإنسان قوى 
وقدرات يسيء الإنسان استخدامها فيرتكب الزنا أو السرقة وغيرها من 

  الأعمال السيئة.
والمفهوم الصحيح لهذه الآية هو ما بينته سابقا وهو أا لا تذكر الأعمال 

سر والألم والراحة؛ يقول الحسنة أو السيئة بل تحتوي على ذكر العسر والي
 �أَينما تكُونوا يدرِككُّم الْموت�االله تعالى للمنافقين في بداية هذه الآية: 

أي أن االله تعالى قد أصدر عقوبة الموت بحقكم جراء أعمالكم السيئة، ولا 
يسعكم فعل شيء إزاء هذا الأمر بعد صدور القرار المذكور. ثم يقول االله 
تعالى بأن هؤلاء الناس ينسبون الحسنةَ، أي اليسر والراحةَ، إلى االله تعالى، 

، وهذا يدل على كالذي يتعرضون له فينسبونه إليأما العسر والأذى 
حماقتهم لأنه لا دخل لك فيما يتعلق بالجزاء والعقاب. لا شك أن العسر 
واليسر والألم والراحة من ناحية النتيجة النهاية إنما تأتي من االله تعالى. أي أن 
االله تعالى وحده يقرر ماذا يجب أن يتلقى أحد من يسر وراحة لقاء عمله 

ن العسر والآلام نتيجة بعض أفعاله الحسن وماذا ينبغي أن يتعرض له م
القبيحة، ولا علاقة لك ذا الأمر، بل هو يخص االله تعالى ولم يفوض االله 
تعالى هذا العمل إلى أحد غيره. لذلك يقول االله تعالى ما لهؤلاء القوم لا 
يفهمون مثل هذا الأمر الواضح. ولقد سلّط الضوء أكثر على هذا الموضوع 

ما أَصابك من حسنة فَمن االلهِ �أيضا حيث قال االله تعالى: في الآية التالية 



@ @

 

 

  �-- ٢٧ --� 

فْسِكن نفَم ئَةيس نم كابا أَصمفلو كان معنى الآية )٨٠ :(النساء �و .
الأولى أن جميع الأعمال حسنة أم سيئة إنما هي من االله تعالى لما كان لهذه 

الأخيرة ذات معنى إلا إذا فسرنا  الآية الأخيرة أي معنى. ولا تكون الآية
الآية الأولى على نحو ما ذكرناه. وستعني الآية الأخيرة في هذه الحالة أن 
الجزاء الحسن كله من االله تعالى لأنه يحفّز على الخير، والألم والأذى الذي 
يتعرض له الإنسان فهو منه لأنه نتيجة لخطأ يرتكبه الإنسان، ولا يحفّز االله 

  سان على الخطأ.تعالى الإن
  المفهوم الصحيح للآية السادسة

قُلْ لَو كُنتم �ثم يقولون: هناك آية أخرى قد حسمت القضية وهي: 
هِماجِعضلُ إِلَى مالْقَت هِملَيع بكُت ينالَّذ زرلَب كُموتيي بآل عمران �ف): 

١٥٥(.  
  والأفعال من االله تعالى.يقولون: يتضح من هذه الآية أن كل الأعمال 

  والرد على ذلك كالتالي:
لا أيضا في سياق شرح الآية السابقة أن هذه الآية  أولا: كما ذكرت

 ،تذكر الأعمال بل تذكر جزاء الأعمال. تتكلم هذه الآية عن غزوة أحد
حيث خرج المنافقون أولا مع المسلمين لمحاربة الكفار. ولكن لما حان 

الألف، وهكذا ظنوا  نحو وهم ثلاثمئة من بين ،لاءوقت القتال رجع هؤ
وكأم نجحوا في خداع المسلمين فأوقعوهم في الحرب المدمرة، إذ 



@ @

 

 

  �-- ٢٨ --� 

هم الرجوع بعد مواجهة العدو. ثم لما وضعت الحرب أوزارها علييصعب 
بدأوا يستهزئون بالمسلمين قائلين: عبثًا عرضتم أنفسكم للخطر والهلاك. 

أيها الجهلة، أتظنون أنكم أوقعتم المسلمين في الحرب فقال االله تعالى: يا 
 مع الكفار؟ كلا، بل لم يخرج هؤلاء للحرب إلا على أمل نصرٍ وإمداد

ناهيك أن - منا. فاسمعوا وعوا، أنه لو كنتم تعيشون في قلاع محصنة 
لما خاف الذين فُرض عليهم القتال  –تكونوا في بلدة غير مسورة كالمدينة

  وج للحرب ضد الكفار، ولَخرجوا حتما للقاء العدو.من الخر
إنّ "كُتب" هنا، لا تعني: "قُدر"، بل تعني "فُرِض" كما وردت في 

، ولا تعني كلمة )١٨٤ :(البقرة �كُتب علَيكُم الصيام�الآية التالية: 
أن يقتلوا، بل تعني: أن يقتلوا. ولقد  �كُتب علَيهِم الْقَتلُ�"القتل" في: 

وردت هذه الكلمة بالمعنى المذكور في القرآن الكريم كثيرا، ومنها: 
 �فَلَا يسرِف في الْقَتلِ�، )١٩٢:(البقرة �والْفتنةُ أَشد من الْقَتلِ�

. )٣٢:(الإسراء �إِنَّ قَتلَهم كَانَ خطْئًا كَبِيرا�، )٣٤:(الإسراء
باختصار، أُخبِرنا في هذه الآية أن المؤمن يشعر بالراحة والسرور في 
طاعة أوامر االله تعالى، ولا يظهر نوعا من الكسل أبدا. لم تكن المدينة 

فلو لم يخرج المسلمون للقاء العدو خارجها لدخلها - قلعة محصنة 
ولكن حتى ولو كان المسلمون في قلاع محصنة، وأُمروا  - العدو

  الخروج للهجوم، لأدوا واجبهم بكل حماس وما استاؤوا منه. ب



@ @

 

 

  �-- ٢٩ --� 

  رد فكرة التعطيل الإلهي

إذن، لا يفهم من الآيات السابقة إكراه االله تعالى الإنسانَ على كل 
فعل، وبالتالي يبطل ادعاءُ القائلين بأن كل فعل الإنسان هو فعل االله. أما 
الذين يقولون بأن االله تعالى لا يفعل شيئا وليس بيده شيء ولا دخل له 

الكريم. في أعمال الإنسان فقد ثبت بطلان ادعائهم أيضا من القرآن 
 �كَتب االلهُ لَأَغْلبن أَنا ورسلي�خذوا مثلا الآية التالية؛ يقول تعالى: 

  .)٢٢:(اادلة
لاحظوا الآن، يبعث كل نبي بحالة ضعف دنيوي شديد ولكن االله تعالى 
يتولى نصره حتى لو جاه العالم بأسره وسعى للقضاء عليه. وهذا ما 

ا من الأنبياء، حدث على صعيد الواقع دوما، فما غلبت الدنيا قط نبي
واتضح منه أن الله دخلًا وتحكّما في أعمال الإنسان، وإلا فما السبب يا 
ترى أن الدنيا لم تحقق قط غلبتها على الرسل؟ وهكذا ثبت بطلان هذه 

  الفكرة أيضا.
  الخلط بين علم االله تعالى والقدر

ي يعني أن ما يجري في العالم هو الحقيقة أن الذين قالوا: إن القدر الإله
من االله ولا دخل لنا فيه بشيء، فإم يؤسسون فكرم على مسألة 
وحدة الوجود، غير أم تعثروا في قضية أخرى عرضت المسلمين لفتنة 
أشد، وهي أم خلطوا بين علم االله تعالى وبين مسألة القدر الإلهي، في 



@ @

 

 

  �-- ٣٠ --� 

ل الواضح على ذلك اسمان مختلفان حين أما قضيتان منفصلتان. والدلي
ره اسمان لمسمى الله تعالى وهما العليم والقدير، فإذا كان العلم الإلهي وقد

واحد فلماذا يسمى االله تعالى ذين الاسمين المختلفين؟ القدر يتعلق 
بالقدير أي صاحب القدرة، أما العلم فيتعلق بالعليم أي صاحب العلم، 
ولكن لم يفهم هؤلاء هذا الفرق. يقول هؤلاء: خرج زيد للسرقة. ألم 

لو كان االله تعالى يكن االله تعالى يعلم بأن زيدا سوف يخرج للسرقة؟ ف
يعلم ذلك، ثم لا يخرج زيد للسرقة لثبت أن علم االله ليس صحيحا، مما 
دل على أن زيدا كان مضطرا لها، لأنه لو لم يفعل ذلك لبطل علم االله 
تعالى. وذه الحيلة يسيطرون على عقول الناس ويجبروم على الاعتراف 

  ل فعل. بأن االله تعالى يدفع الإنسان إلى اقتراف ك
الحقيقة أن هؤلاء الجهلة فهموا القضية بصورة معاكسة. نقول: ليس 
صحيحا القول بأنه لا يسع زيدا الكف عن السرقة بحجة علم االله تعالى 

لذلك ف ،دام زيد لن يتجنب السرقة بإقدامه عليها، بل الحقيقة هي أنه ما
ذلك؛ لو  كان االله تعالى يعلم بأنه سيسرق حتما. لنضرب مثالا على

بٍ في مكان جاءنا أحد علم نا من خلال الحديث معه أنه سينفّذ عملية
معين، فبعد هذا العلم هل يمكن لعاقلٍ القول بأنه اضطر لذلك الفعل لأننا 
علمنا بذلك، وبالتالي فقد دفعناه إلى تنفيذ هذه العملية؟ كلا! والحال 

يد اليوم كان فاعلَه بدون نفسه في كون االله تعالى عليما. ما أزمع عليه ز



@ @

 

 

  �-- ٣١ --� 

إجبار من االله تعالى، ولكن االله تعالى عليم، ويعلم كل شيء، فكان يعلم 
بأن زيدا سوف يفعل كذا وكذا، وبما أن زيدا كان يأبى إلا السرقة 
لذلك كان االله تعالى يعلم بأنه سيفعلها، كما أن االله تعالى يعلم عن الذي 

ركها. فلا يدفع علم االله تعالى أحدا إلى أزمع على تجنب السرقة، بأنه سيت
  ارتكاب فعلٍ ما، بل إن فعله هذا يكون في علم االله تعالى.

  توضيح أكثر

لعل بعض الإخوة المزارعين لم يستوعبوا هذه القضية جيدا، لذلك 
فإنني أوضحها مرة أخرى. يقول البعض بأن كل ما نقوم به من عملٍ 

ويبرهنون على ذلك بقولهم: إن االله تعالى يدفعنا االله تعالى إليه أصلا. 
كان يعلم بأن عبد االله سوف يسرق أو ينهب مالا في يوم كذا، فلو 
صدقنا الملحدين الذين ينكرون وجود االله تعالى لاستطعنا القول بأن ما 
يقوم به عبد االله إنما يقوم برضاه وبتفكيره. ولكن بما أن االله تعالى 

الله سيفعل كذا في يوم كذا، فإن لم يفعله موجود، وهو يعلم أن عبد ا
خاطئا، مما يعني أن االله  به عبد االله في ذلك اليوم لكان علم االله تعالى

  يضطره لينفذ السرقة أو عملية النهب أو يزني في ذلك اليوم.
نقول: من الخطأ القول: إن عبد االله لا بد أن يسرق لأن االله كان 

الحقيقة أن عبد االله كان مزمعا على يعلم بأنه سيسرق في يوم كذا؛ بل 
تنفيذ السرقة في ذلك اليوم، لذلك كان ذلك في علم االله تعالى. فلو كان 



@ @

 

 

  �-- ٣٢ --� 

مزمعا على عدم السرقة، ولكن كان في علم االله تعالى أنه سيسرق، لكان 
  ذلك جهلا، وما عد ذلك علما بحال من الأحوال.
في علم االله تعالى، بل  فلا ينفّذ السارق عملية السرقة لأن ذلك كان

  علم االله تعالى ذلك لأن السارق كان مزمعا على السرقة.
باختصار، نشأ هذا الانخداع جراء الخلط بين علم االله وقدره، في حين 

  أما صفتان منفصلتان ومختلفتان عن بعضهما البعض.
  لماذا لا يمنع االله الإنسان من ارتكاب السوء

كان االله تعالى يعلم أن فلانا سيقترف عملا سيئا هنا ينشأ السؤال: لما 
في وقت معين فلماذا لا يمنعه من ارتكابه؟ فلا الذي  ماالله فلان لا يكف

سيسرق عن سرقته مثلًا؟ فلو جاءنا قاطع الطريق المدعو "سندر سنغ" 
وقال لنا بأنه سينفذ عملية السرقة والنهب في بيت المدعو "جيون لال" 

أفلا نكون مجرمين إذا جلسنا صامتين بعد العلم ا؟ بل  في وقت كذا،
سنكون مجرمين من الناحية الشرعية، والأخلاقية، والاجتماعية، ومن 
ناحية قوانين البلد الذي نعيش فيه أيضا، رغم أن هناك إمكانية أن نكون 

علينا إخبار "جيون لال" عن موعد هذه  يتعذر أنْمشغولين لدرجة 
كون مهددين بالقتل لو أفشينا هذا الخبر. فمع أننا السرقة، أو قد ن

مهددون بالأخطار إذا حاولنا الحيلولة دون هذا السارق وعمليته سنكون 
مجرمين إن لم نتحرك لمنعه من السرقة، أو إن لم نع بعض الناس طل



@ @

 

 

  �-- ٣٣ --� 

الذي هو القوي والقادر، ولا -القادرين على منعه منها، ولكن االله تعالى 
إن لم يوقف هذا السارق من  -ولا يسع أحد أن يضر بهيخاف أحدا، 

السرقة، ولا يخبر أهل ذلك البيت الذي ستتم السرقة فيه حتى يتخذوا 
الإجراءات اللازمة لحفظهم، لأشير إليه بأصابع الاام أكثر من العباد. 
أليس من العجيب أن يؤاخذ الإنسانُ على عدم تحركه أو عدم إخباره 

ولة دون هذه السرقة رغم اضطراره ورغم المبررات لمن يسعه الحيل
  لأعذاره، أما لو كان االله تعالى يفعل الفعل نفسه فلا يتهم بشيء؟! 

هذا الاعتراض نتيجة قلة التدبر، لأنه من الخطأ أن يضرب الله تعالى هذا 
المثل. وكان اختراع هذا المثال نتيجة لعدم فهم الناس الهدف من خلق 

ا المثال الصحيح المنطبق على علاقة االله بالعباد فهو مثال المشرف الإنسان. أم
والمراقب في غرفة الامتحان، فهل يجوز للمراقب كلما وجد طالبا يخطئ في 
الإجابة أن يوقفه ويخبره عن الجواب الصحيح؟ كلا. لقد خلق الإنسان في 

ولكن لو نبه عند  هذا العالم ليبتلى ويعطى له جوائز عند نجاحه في الابتلاء،
كل خطأ لما كان هناك معنى للامتحان، وبالتالي لن يستحق أية جائزة. إن 
علاقة االله تعالى مع عباده في هذا اال تشابه علاقة المراقب أو المشرف في 
غرفة الامتحانات الذي كان يدرك أن الطلاب يكتبون إجابات صحيحة 

عالى عدم منع العباد من أفعالهم وخاطئة أيضا. فلا يخالف قدوسية االله ت
  السيئة على علمه ا، بل يتطابق مع الهدف الذي خلق الإنسان لأجله.



@ @

 

 

  �-- ٣٤ --� 

  أقوال الصوفية

لقد انتشرت في المتصوفين أفكار عجيبة مردها عدم فهمهم الفرق بين 
العلم والقدر الإلهي. وأصبحوا يطلقون بعض الجمل الخاصة التي تعد آية 

بِهم إلى االله تعالى، ويحاولون من خلالها إثبات علمهم على صلاحهم وتقر
وعظمتهم على الجهلة، إلا أنه لا يمكن لعاقل أن يقع في فخهم. فأخبركم 

  عن قصة حول هذا الأمر، وهي لا تعدو كوا نكتة أو فكاهة. 
م. كنت راجعا من لاهور في ١٩١٠تعود هذه القصة إلى سنة 
أو ثلاثة إلى محطة القطار للوداع. فلما إحدى المرات فرافقني صديقان 

أردنا الدخول إلى إحدى مقصورات القطار وجدنا الناس يتزاحمون 
الذي يعمل حاليا مساعدا إضافيا - أمامها. قال لي "ميان محمد شريف" 

أجلس فيها لأن ا أحد المرشدين المعروفين  ألاّ - تسرللمفوض في أمر
فلعلهم يسيئون إليك (وكان ذلك المرشد من أشهر المرشدين  ،ومريديه

في منطقة البنجاب آنئذ). فبحثنا عن مقصورة أخرى ولكن لم نجد في 
إحداها مكانا للجلوس، فاقترح ميان محمد شريف الركوب في الدرجة 
الثالثة لأننا لم نجد مقعدا فارغا في الدرجة الثانية، إلا أن الدكتور خليفة 

لدين أصر على الركوب في المقصورة التي كان ا هذا المرشد رشيد ا
المذكور وأتباعه دون أي خوف من هؤلاء. كنت أتمنى ذلك سلفا 
فدخلت تلك المقصورة وجلست. فلما تحرك القطار نزل جميع مريديه 



@ @

 

 

  �-- ٣٥ --� 

ولم يبق فيها إلا نحن الاثنان. كان القطار واقفًا على المحطة حين سأله 
ريد أكل شيء، إلا أنه رفض قائلا: لا أشعر بالجوع، مريدوه إذا كان ي

بل لن آكل شيئا قبل بلوغي أمرتسر. فلما انطلق القطار خلع المرشد 
الثوب الأخضر الذي كان يرتديه مغطيا به عمامته وجانبا من وجهه، 
ثم نادى خادمه الذي كان في مقصورة الخدم ااورة، وسأله إذا كان 

اب بالنفي، فقال: ولكنني أشعر بالجوع الشديد. لديه شيء للأكل. فأج
ل القطار إلى محطة فقال الخادم: إذن سأجلب لك الشاي عند وصو

ه المرشد: أعطني إذن الفواكه اففة التي عندك. ل ل"ميان مير". فق
 ثم نظر إليّ ،عنده المرشد فناوله شيئا منها مربوطة في منديل فوضعها

  وسألني: ما اسمك؟
  محمود أحمد. قلت: اسمي

  قال: إلى أين أنت ذاهب؟
  قلت: إلى قاديان.

  قال: هل تسكن في قاديان أم تقصدها لعمل ما؟
  قلت: أنا من سكاا.

  للسيد مرزا؟  قريبانتبه لدى سماعه هذا الرد ثم سأل: هل أنت 
  قلت: نعم، لي قرابة معه.

  قال: ما هي العلاقة التي تربطك بالسيد مرزا؟
  قلت: أنا ابنه.



@ @

 

 

  �-- ٣٦ --� 

أبدى سروره وقال كنت متشوقًا للقائك. فلما سمعت كلماته هذه 
 ا لجماعتنا، وكان قد أفتى أن من تكلم مع أحمدياستغربت لأنه كان عدو
فقد طُلقت زوجته، إلا أنني لزمت الصمت وانتظرت حتى أعرف إلى أين 
يتجه مجرى حديثه. أخرج المرشد الفواكه اففة وجاء ليجلس في المقعد 

إزائي، ثم قدمها لي قائلا: كُلْ أنت أيضا. كنت مصابا بالزكام والسعال ب
فاعتذرت لأن حنجرتي كانت تؤلمني. قال المرشد: كلْ قليلا، فلن يحدث 
لك شيء، إلا أنني رفضت موضحا أن معاناتي ستزداد إذا لم ألتزم بالحيطة 

أما ما سواه في هذه الحالة. فقال المرشد: لا يحدث إلا ما يريده االله، 
فأحاديثٌ فارغة. كنت أنتظر أن يتكلم شيئا عن علومه الخاصة حتى 
أعرف شيئًا من أحوال هؤلاء المرشدين، فقلت له: لقد أخبرتني ذا الأمر 

 -نحن الاثنين- متأخرا جدا، إذ لو أخبرتني عن ذلك في لاهور لتجنبنا 
ر، فلو كان مقدرا الخسارة، أما الآن فقد أضعنا نقودا على شراء التذاك

لك الوصول إلى أمرتسر ولي إلى قاديان لكان االله تعالى قد أوصلنا بدون 
التذاكر أيضا، فلم يكن ثمة داعٍ لإنفاق مبلغ على شراء التذاكر. فقال 
المرشد: لا بد أن نتخذ الأسباب أيضا. فقلت له: لقد اعتذرت عن أكل 

ما قصدت من كلامي أنا شيء مراعاة لهذه الأسباب نفسها. فقال: هذا 
  أيضا. وأنا إلى الآن لم أفهم كيف كان قصده هو نفس قصدي أنا؟!

أما عن  ،لقد جرى الحديث مع هذا المرشد في أمور أخرى أيضا
مسألة القضاء والقدر فلم نتحدث إلا ذا القدر الذي يوضح بأن 



@ @

 

 

  �-- ٣٧ --� 

المرشدين في ذلك الوقت كانوا يتخبطون في مثل هذه الأفكار 
هذه الأفكار باطلة، ولا تتوافق مع  فإن ،الخاطئة. ولكن كما أوضحت

  القرآن الكريم. 
  معنى أقوال بعض الناس

يقول بعض الناس: لا تضيعوا وقتكم في الجهود العقيمة إذ لا بد أن 
   ١يلقى الإنسان ما قُدر له.

يظن بعض الناس بسبب هذه الأقوال أن بذل الجهود في جميع الأمور 
فلو كان هذا هو معنى كلامهم سألتهم: ألا يمسكون باللقمة عند ممنوع. 

تناولهم الطعام فيضعوا في فمهم ويمضغوا ويبلعوا؟ أفلا يستلقون 
للنوم؟ أم أم يجلسون ليل ار في وضع واحد؟ فإذا كان االله يدفع الناس 

وفق - إلى كل عمل يريده فماذا يعني قولهم: لا تسعوا؟ وما دام االله تعالى
هو دافع كل واحد إلى بذل الجهد، فلماذا يمنع الإنسان  -هذا الادعاء

  من السعي إذن؟ 
                                                           


	��������ل� ١����
�
����������������א�������א� �W"#$%א�&'(
�K�*+(�,+�- ,�وא�א �'�#/� �

�0�
1�� &2�� ��45אن� �وא -�+, �א �'�, 6��78� �)ن ��9�+� �)ن :;<2+
=�>� �)ن �?
�
8� ��و � ،A�
�
�א��� �א���
�ن�אDوCאق E�2F(� 9�G�� א� ���� �

KאلHI��- �A
�
���62א%�A��Jא 1 �



@ @

 

 

  �-- ٣٨ --� 

  المعنى الصحيح لكلام الصوفية

لم يفهم الناس معنى الأقوال المذكورة. الحقيقة أن بعض الناس 
هم ويبذلون فيها تصبح أكبر همّ أا ينهمكون في الأمور الدنيوية لدرجة

مثلا يعملون في محلهم ثماني أو تسع ساعات وعندما كل ما في وسعهم، 
يعودون إلى بيوم يظلون مشغولين في أموره الحسابية؛ أو إذا كان 
أحدهم فلّاحا فإنه ما يزال يفكر كل حين وآن في النتائج إن حصل كذا 
وكذا من الأمور. لقد منع الأولياء من هذه الأفكار ومن السعي العقيم، 

ي فلا يمنعون منه. يحتاج الإنسان إلى تأمين فراش له في أما السعي الحقيق
الشتاء ولكن لو دبر أحد لنفسه ثلاثين فراشا وعشرة ألحفة فسنقول إنه 
عبثًا يفعل، وهذا مثال على السعي العقيم، لأن فراشا واحدا يكفيه، 

  فإم أيضا يقومون بالسعي الحقيقي. ،وهذا ما يقوله الصوفية
  فئة أخرى

إلى الفئتين اللتين ذكرما، هناك فئة أخرى سلكت طريقًا إضافة 
إذ يقولون: كل عمل يجري فيه القدر  ،وسطا إلا أنه أيضا يخالف الإسلام

الإلهي والتدبير أيضا. ومفاد كلامهم هو أن االله تعالى قد أودع كل شيء 
قوى؛ فمثلا أودع النار قوة الإحراق والماء قوة شفاء الغليل. كذلك قدر 
االله تعالى أن يحترق الخشب في النار، وأن ينصهر فيها الحديد والنحاس 



@ @

 

 

  �-- ٣٩ --� 

والفضة والذهب، أما صياغتها في قالبٍ معين فهو من عمل الحداد أو 
وهذا ما يسمى بالتدبير. فقد أودع االله تعالى في كل شيء قوى  ،الصائغ

مران القدر الإلهي، أما إذا استخدمها الإنسان فهو تدبير، وهذان الأ يوه
  موجودان في كل عمل من الأعمال.

هذا صحيح، ولكن بما أن أهل هذه الفئة يتوقفون عند هذا الحد 
ويحصرون أفكارهم في هذه النقطة فقط لذلك نقول بأن جهم أيضا ليس 
صحيحا، ولا يختلف قولهم عن قول عالمٍ مع الفارق أن العالم يتقدم بالأمر 

في انصهار الفضة؟ وكيف يتم انصهارها؟ قليلا فيقول مثلا: ما هو السبب 
، بل الذي أعلمه هو أن كل ذلك السببولكنه في النهاية سيقول لا أعلم 

يجري وفق قانون غير متبدل ومحيط بالكلّ. أما أهل الفئة التي نتحدث عنها 
  فينسبون من البداية جميع أمور هذا العالَم إلى قانون يسمى بالقدر الإلهي.

  لاسم الخاطئالانخداع بسبب ا

إن مفاد بحثي في هذا الأمر هو أن هذه المسألة صعبت عليهم واختلطت 
لأم أعطوها أسماء خاطئة. وكثيرا ما يؤدي الاسم الخاطئ إلى الانخداع، 
فمثلا لو كان اسم أحد: "صالح"، وقيل إن صالحًا ارتكب عملا سيئًا 

فه بالصلاح ومن فسيتفاجأ السامع من قوله ويتعجب منه لأنه من ناحية يص
ناحية أخرى يعيبه. فلو كان لاسم مرتكب السوء معنى معروف لأدى 

أما لو لم يكن لاسمه معنى فلا وجه للانخداع  الكلام عنه إلى إساءة الفهم؛



@ @

 

 

  �-- ٤٠ --� 

سرق أو ب فلن يتعجب أحد عند سماعه هذه  ١مثلا إذا قيل إن "رلدو"
العجب  ذلك الجملة، وإذا قيل أن "رلدو" صالح ومن أحباء االله فلا يثير

  حيرة شديدة. ذلك أيضا. أما لو قيل إن عبد االله قد أشرك فلا بد أن يثير
  تسمية خاطئة لمسألة القضاء والقدر

تؤدي إلى إساءة إن التسمية الخاطئة ذات المعاني المعينة يمكن أن 
الفهم. وهذا ما حصل مع هؤلاء. إن كلمة التقدير صحيحة أما الأسماء 
التي يختاروا مقابل ذلك فإا لا تعطي إلا معاني معاكسة. فمثلا يسمي 
بعض الناس فعل الإنسان تدبيرا مقابل قدر االله تعالى، وبعضهم يسمونه 

ثرت معاني مثل هذه الجبر والاختيار في حين أا تسميات خاطئة، وأ
التسميات الخاطئة في مفهوم مسألة القضاء والقدر أيضا، مما أدى إلى 

  سوء فهم هذه المسألة كلها.
فخطؤهم الأول هو أم سموها بتسمية خاطئة، وليس هذا فحسب، 

  مثل: ،بل جميع التسميات التي سموا ا شقَّي هذه المسألة خاطئةٌ أيضا
  ) التقدير والتدبير١ 
  الجبر والاختيار) ٢ 
  ) القدرة القديمة والقدرة الحادثة٣ 

فإن جميع هذه الأسماء لا تعبر عن المفهوم الصحيح والكامل لهذه 
  المسألة بشكل إجمالي.

                                                           

١ ��A;� א�K�L����2���M��,IאA���N2< א�KE,JPא�F� �



@ @

 

 

  �-- ٤١ --� 

  خاطئة القدركلمة التدبير مقابل 

على سبيل المثال فإن التقدير تسمية صحيحة، ولكن من الخطأ تسمية 
لأن االله تعالى أيضا يقوم بالتدبير لقوله فعل الإنسان مقابلها بالتدبير، 

يدبر الْأَمر من السماءِ إِلَى الْأَرضِ ثُم يعرج إِلَيه في يومٍ كَانَ  �تعالى:
. يتضح من هذه الآية أن )٦ :(السجدة �مقْداره أَلْف سنة مما تعدونَ

ؤلاء فيرون أن التدبير هو ما لا دخل االله تعالى أيضا يقوم بالتدبير، أما ه
  فيه الله تعالى. 

وإن كلمتي الجبر والاختيار الأكثر استخداما في هذه القضية لا تثبتان 
من القرآن الكريم. إذ يتضح من القرآن الكريم أن االله تعالى "الجبار" أي 
المصلح. أما هؤلاء فيقولون إن الجبر يعني إكراه الإنسان على عمل ما، 

ر العظم في اللغة العربية أصلحه يصح ذلك بحال من الأحوال. وجب ولا
من كسرٍ، وإذا نسبت هذه الكلمة إلى االله تعالى كان معناها: الذي 
يصلح ما اعوج من أمور العباد، ومعناها الآخر: من يقيم عزته ضم 
حقوق الآخرين، ولكن هذا المعنى لا يستقيم إلا عند استخدام الكلمة 

س، أما عن االله تعالى فلا يليق لأن االله تعالى مالك كل شيء فلا عن النا
  يصح القول عنه بأنه يقيم عزته من خلال غصبه حقوق الآخرين.

إضافة إلى ذلك إن لفظة التدبير لا تلقي ضوءًا كاملًا على المعاني التي 
و أريد الإشارة إليها. لأن معنى التدبير في اللغة العربية هو تقديم الشيء أ



@ @

 

 

  �-- ٤٢ --� 

والمراد منه ترتيب الشيء وتنسيقه، وهذا المعنى لا يلقي ضوءًا  ،تأخيره
  على هذه المسألة. 

أما الاختيار فمعناه أخذ شيء بعد الإعجاب به. فإذا كان االله تعالى 
قد أعطى للإنسان هذا الخيار بأن يأخذ ما يعجبه ويعمل ما يراه 

ذه الكلمة أيضا صحيحا فلماذا يعاقبه على بعض أفعاله؟ فثبت أن ه
  خاطئة.

  التسمية الصحيحة

الكلمات الثابتة من القرآن الكريم هي: القدر، والتقدير، والقضاء، 
"كسب"  االله تعالى للإنسان مقابلها كلمتيوالتدبير الإلهي. وقد جعل 

و"اكتساب". فبحسب القرآن الكريم تسمى هذه المسألة "التقدير 
الإلهي"، والاكتساب أو القدر الإلهي، والكسب أو القضاء الإلهي. ونظرا 

  إلى هذه الأسماء أشرح هذه المسألة الآن.
اعلموا أن القرآن الكريم استخدم كلمتي الكسب والاكتساب 

هذه الكلمات تستخدم للإنسان ولا  للإنسان مقابل القدر الإلهي. ومثل
يمكن استخدامها الله تعالى، وذلك لأن معنى الكسب هو طلب الشيء 
وبذل الجهد من أجل الحصول عليه. أما االله تعالى فلا يطلب شيئًا أو 
يبذل الجهد للحصول عليه، بل كل شيء مطواع له، ورهن إشارته 

تعب، بل يقول كن لتحقيق رضاه تعالى. ثم إنه منـزه عن الجهد وال



@ @

 

 

  �-- ٤٣ --� 

فيكون، فلا يمكن استخدام كلمة الكسب في حقه، ولا يمكن أن تدلّ 
  كلمة أخرى على هذا التمايز الذي دلت عليه هذه الكلمة.

بعد تبيان حقيقة هذه الكلمات مختصرا أتناول هذا السؤال: ماذا يثبت 
 من القرآن الكريم حول كيفية معاملة االله تعالى عباده؟ هل يصدر كل

عمل الإنسان وفق أمر االله تعالى له؟ أي هل االله تعالى هو من يجعل الناس 
يقومون بالصدقة وأعمال الخير، ويتحلون بالأخلاق الحسنة والمواساة، أو 

ترك هذا الأمر على  �يقومون بالسرقة أو النهب أو الخداع، أم أنه 
  من أعمال؟ العباد ليكسبوا ما يريدون، ثم ينالوا جزاء على ما اكتسبوه 

  لقد ثبت الأمران الاثنان من القرآن الكريم. 
  لا يكفي الإيمان بالقدر باللسان فقط 

قبل تناولِ هذا الموضوع أرى ضروريا إخباركم بأن المسلمين قد 
فقد ظنوا أنه يكفي الإيمان اللفظي  ؛تعثروا عثارا مهولا في هذه القضية

بالقدر، بينما كانت ثمة حاجة ماسة أن يستوعبوه ويفهموه للآخرين، 
لأن االله تعالى جعله شرطًا للإيمان، فما دام هو شرطاً من شروط 
الإيمان فلا بد أن يكون مفيدا لنا، وإلا ما عد الإيمان به ضروريا. مثلا 

، وفائدته أنه من خلال الإيمان به يتعرف أُمرنا بالإيمان باالله تعالى
الإنسان على محسنه، ويتمكن من إنشاء تلك العلاقة معه التي توجب 
رقيه والتي تعد الغرض من خلقه. كما أن هناك فائدة أخرى وهي أن 



@ @

 

 

  �-- ٤٤ --� 

الإنسان يرى بسبب علمه وإيمانه هذا أنه مسؤول عن أعماله أمام 
  الذات الإلهية. 

يمان بالأنبياء وفائدته أن الإنسان يعرف من خلالهم كذلك أُمرنا بالإ
  الطريق المؤدي إلى االله تعالى. 

وأُمرنا بالإيمان بالملائكة وفائدته إيقان الإنسان بحض الملائكة له على 
فعل الخير فيسعى للعمل به، وبإنشائه العلاقة معهم يتخذ لنفسه صديقًا 

  معينا ومساعدا في سيره على طريق الهدى. 
فائدا تعليم الإنسان رضا االله مرنا بالإيمان بكتب االله تعالى فكذلك أُ

  تعالى وتعريفه الأحكام التي يكفل العمل ا نجاته من الهلاك. 
كذلك هناك فائدة للإيمان بالبعث بعد الموت، إذ يدرك أن حياته 
ليست عبثًا، بل هي جارية مستديمة وبالتالي يسعى لها. وعليه فهناك 

ة لكل الأمور التي جعل الإيمان ا ضروريا، ولكن المسلمين لم فائد
يفكروا في الفائدة المتوخاة من الإيمان بالتقدير، بل ضوا حاملين العصي 
ومهددين ا قائلين: آمنوا بالتقدير! فماذا عسى أن يكون الرد عليه 

  سوى القول: هذا هو قدرنا.
المنشودة من الإيمان ذه  فبدلا من أن يفكر المسلمون في الفائدة

  المسألة تطرقوا إلى أمور عابثة. 
كان ينبغي عليهم أن يبحثوا عن فوائد الإيمان ا. فلوا انتهجوا هذا 
المنهج لثبتت لهم تلقائيا تفاهة التعريف الذي عرفوا ا مسألة القدر، 



@ @

 

 

  �-- ٤٥ --� 

لا يمكن ولاتضحت لهم عبثية أقوالهم فيها، في حين أن الإيمان بمسألة القدر 
أن يكون من العبث واللغو، بل يتعلق بالروحانية بعلاقة وطيدة، ويستفيد 
ا الإنسان استفادة عظمى، لأنه لا يدخل في الإيمانيات إلا الأمور التي لها 

  علاقة مع روحانية الإنسان، والتي تبعث على الرقي الروحاني.
الروحانية فإن وجوب الإيمان بالتقدير يعني أن له علاقةً مع 

وتستفيد به الروح استفادة كبيرة. فعند ثبوت هذا الأمر كان ينبغي 
الاهتمام بالبحث عن تلك الفائدة المتوخاة التي ينالها الإنسان بواسطة 
الإيمان به، إذ لا يسع الناس الانتفاع ذه الأمور المفيدة ما لم 

وث يعرفوها؟ ولكن الأسف أن الفلاسفة قد أضاعوا أعمارهم في بح
القدر والجبر ولم ينتبهوا إلى هذا الأمر لطرفة عين، وكانت النتيجة أم 
ظلوا يتناطحون فيما بينهم دون أن ينتفعوا بما فيه من منافع. فلو 

خلافًا لهؤلاء -  وافكروا فيه وعملوا بحسبه لانتفعوا به أيضا. فمن أيقن
بمسألة التقدير أا ضرورية لرقينا الروحاني، ثم فكّروا فيها  - الفلاسفة

وأدركوا الأضرار الناجمة عن عدم الإيمان ا، وعرفوا المنافع الحاصلة 
من الإيمان ا، فقد استفادوا ذا العلم استفادة جيدة، وبالتالي أحرزوا 

 االله؛ أما غيرهم فبقوا يخوضون في رقيا ملموسا لدرجة أم وصلوا إلى
النقاشات العقيمة فيما إذا كانوا هم الذين يقومون بما يصدر منهم من 

  أفعال أم هو فعل االله تعالى.



@ @

 

 

  �-- ٤٦ --� 

على أية حال لقد أخطأ كثيرا كل من خاضوا في هذه المسألة في 
مسخ قوم يا قال: مـل �بحوث تافهة حتى صاروا مصداقًا لحديث النبي 

  .بالقضاء) (الترمذي، أبواب القدر، باب الرضا. في أَهلِ الْقَدرِ من أمتي
  هل االله تعالى يجبر على كل فعل؟

كان ينبغي أن يعرفوا الفوائد الكامنة في هذه القضية، ولكنهم لم 
ينتبهوا إليها، بل آمنوا ذه المسألة بطريقة تضرروا ا بدلا من 

كلّ من آمن ذه القضية على الانتفاع ا، وعليه فسيتضرر حتما 
شاكلتهم. فمثلا يقول فريق منهم: لا يقوم المرء بما يقوم به إلا بإكراه 
من االله تعالى. فلو فرضنا أن الأمر كذلك سألناهم: أليس غريبا أن االله 
تعالى من ناحية يجبر على ارتكاب أسوأ الأفعال، ومن ناحية أخرى 

يخا على ارتكاا؟ ومن العجيب أورد في القرآن الكريم زجرا وتوب
جدا أن يكره االله تعالى الإنسان على الزنا، فإن ارتكبه، قال له: لماذا 

) كاذب، وهو �فعلته؟ وهو من يلقي في قلب أبي جهل أن محمدا (
ثم هو نفسه الذي يقول: ما الذي  �من يأمره لمحاربة الرسول الكريم 

  أصابه؟ ولماذا جن جنونه؟
لظلم عظيم، بل ينم عن قلة العقل التفكير بأن يجبر االله  نقول: إنه

تعالى الإنسان على فعل سوء أولا ثم يوبخه على ارتكابه. لاحظوا الآن 
كم يمكن أن يتضرر الإنسان إن كان مؤمنا باالله بمثل هذا الإيمان؟ بل 



@ @

 

 

  �-- ٤٧ --� 

الحقيقة أنه لا يمكن أن يسلم إيمانه لدقيقة واحدة مع اعتقاده المذكور. 
  هذه هي حالة أهل القدر.

  خطأ أهل التدبير

أما أهل التدبير، فلو فكروا فيما يقدمونه من تعليم لعرفوا أم قد 
شهروا بذلك سيفًا لقطع العلاقات بين الإنسان وبين االله تعالى، وذلك 
لأن العلاقات تتقوى وتتطور بسبب الحب، أما تعليمهم فهو يبتر جميع 

لى والإنسان. وذه المناسبة تذكرت حادثة تشرح أواصر المحبة بين االله تعا
  لنا كيف تبعث العلاقات على إنشاء المحبة.

يقرأ جريدة "أخبار عام" إذ ناداني  �كان المسيح الموعود بينما 
قائلا: محمود! محمود! محمود! فلما جئته قال: مات فلان من كالكوتا. 

عدم علاقتك معه.  قلت له مستغربا: ما يهمني ذلك؟ فقال: هذه نتيجة
  يعج بيته بالعويل والنياح أما أنت فتقول: ما يهمني ذلك؟

فالعلاقة تولد المحبة ولكن تعليم أهل التدبير يخالف ذلك إذ إم 
يقولون بأن االله تعالى قد خلق الأشياء وخلق الإنسان أيضا ثم تركه 
ليفعل ما يشاء. إذا كان هذا صحيحا فكيف يمكن أن تنشأ علاقة بين 
االله تعالى وعبده؟ لا شك أن ما خلق االله تعالى يحتوي على فوائد ومضار 

مثلا خلق االله النار ولها فوائد كما أن لها أضرارا أيضا، فلو فضا، أي



@ @

 

 

  �-- ٤٨ --� 

أثاثًا بمئات الألوف بيتا وكانت تساعد في طبخ الطعام فإا تحرق أيضا 
  من الروبيات وتذره رمادا.

فلقد أجبروا الناس على الإيمان بمسألة القدر بشكل يؤدي إلى اام االله 
 - والعياذ باالله-نه يعمل أعمالا تخالف العقل تعالى الخالق لجميع العقول بأ

كما أنه يؤدي إلى انقطاع علاقة حب الإنسان مع االله تعالى، لأنه يخطر 
 ا تضرمثلا ببال الإنسان أنه إذا كانت النار التي خلقها االله تعالى تفيد فإ
أيضا، فأي منة الله في خلقها؟ لا يمكن أن تنشأ علاقات الحب مع االله 

ند نشوء مثل هذه الوساوس، بل ستكون مشاة لعلاقة سكان تعالى ع
كا، بل أقل منها، إذ يمكنهم استيراد البضائع من يهذه المنطقة مع أهل أمر

كا أما االله تعالى فلا يرجون منه خيرا. فإن مثل هذه الأفكار قد يأمر
  أضرت بالروحانية ضررا لا مزيد عليه.

  الأمور الذوقية عن مسألة القدر

  الآن أذكر ما يثبت من القرآن الكريم من حقيقة هذه المسألة.و
فأولا أشرحها ثم أذكر منافعها. ولكن يجدر بالذكر هنا أن كبار 
العلماء أيضا لم يستطيعوا ذكر بعض الجوانب لمسألة القدر ولم يحاولوا 
التطرق إلى بياا، وذلك لأن هناك بعض الأمور الدقيقة التي تسمى 

أقصد من الأمور الذوقية أا تلك الأمور التي لا دليل عليها  الذوقية. ولا
ولا حقيقة لها على صعيد الواقع كما يتعارفها العامة، بل أقصد منها 



@ @

 

 

  �-- ٤٩ --� 

الأمور التي لا يمكن للإنسان أن يعرفها حق المعرفة ما لم يتذوق طعمها. 
  لم يستطع العلماء قبلي ذكر هذه الأمور كما لا يسعني ذكرها أنا أيضا.

  أنواع القدر

وأذكر  ،أنواع أن التقدير أن أبينفي مسألة القدر أريد  أفصل أن قبل
 للجميع السهل من لذلك الناس بعامة تتعلق أا وبما الآن، منها أربعة

  أيضا. وإفهامها فهمها
سأسمي أحدها بالقدر العام الطبيعي، أي ذلك القدر الذي يجري من 

الدنيوية العامة، فالنار تمتاز بخاصية الإحراق، االله تعالى في التعاملات 
والماء بصفة الإطفاء، والخشب بالاحتراق، والخيط بحياكة القماش إذا 
استخدم بطريقة معينة، والخبز يمتاز بخاصية الإشباع إذا دخل بطن أحد، 
كل هذا قدر جار من االله تعالى ولا دخلَ للإنسان فيه، وإنه القدر العام 

ق بالأمور الطبيعية، أي إنه يتعلق بالجسم ولا علاقة له بالروح. الذي يتعل
بعبارة أخرى إن صفة الإحراق في النار، وأن تحمل دوالي العنب عنبا، 
وشجرة النخيل تمرا، وقابلية تطعيم بعض الأشجار مع بعضها، وولادة 
الطفل في مدة تسعة أشهر أو خلال فترة معينة، كلها قوانين جارية 

  ام وهذا ما أسميه القدر العام الطبيعي.بشكل ع
والنوع الثاني هو القدر الخاص الطبيعي. كما سبق أن قلت إن هناك 
قدرا عاما وهو عبارة عن قوانين محددة مثل صفة الإحراق في النار، 



@ @

 

 

  �-- ٥٠ --� 

والشعور بالحر تحت الشمس، ونضوج الثمار بحرارة الشمس، شيء 
العام الطبيعي، ولكن هناك يشفي وآخر يسبب مرضا، هذا هو القدر 

قدر خاص طبيعي أيضا أي تنـزل في بعض الأحيان أوامر خاصة من 
االله تعالى أن ينعم على فلان بثروة مثلا، أو أن يحرق شيءٌ ما، أو يهلَك 
فلان، أو يولَد عند فلان ولد حتى ولو كانت امرأته عاقرا، فإا أوامر 

بمعنى أا لا تخضع للقانون الطبيعي  خاصة ولا تخضع لقانون طبيعي عام؛
العام بل تظهر نتيجتها ذا الشكل الذي ظهرت به لشخص خاص وفق 

  أوامر االله الخاصة.
مثلا إذا صلى أحد صلاة فوالنوع الثالث هو القدر العام الشرعي، 

بطريقة كانت نتيجتها معينة، وإذا صلاها بطريقة أخرى كانت نتيجتها 
 إذا صام حدث فيه تغير روحاني خاص.مختلفة عن الأولى، و

والنوع الرابع هو القدر الخاص الشرعي، ومعناه أن ينعم االله تعالى 
على أحد بفضله الذي يكون موهبة خاصة منه، كأنْ ينـزل عليه 

 :(الرحمن �علَّم الْقُرآنَ *الرحمن �كلامه تعالى، ويقول االله تعالى عنه: 
٣- ٢( .  

الأربعة للقدر، وسميتها بأسماء مختلفة من أجل هذه هي الأنواع 
  ترسيخها في الأذهان وهي:

  ) القدر العام الطبيعي١ 



@ @

 

 

  �-- ٥١ --� 

  ) القدر الخاص الطبيعي٢ 
  ) القدر العام الشرعي٣ 
  ) القدر الخاص الشرعي.٤ 

يجدر بالذكر هنا أن القدر العام الطبيعي يظهر من خلال العلاقات 
سواء كان القدر الخاص الطبيعي أو - باقية المادية، أما جميع أنواع القدر ال

فتظهر من خلال  -القدر العام الشرعي أو القدر الخاص الشرعي
العلاقات الروحانية، ويعني ذلك أنه لا علاقة للأسباب الدنيوية في ظهور 
 هذه الأنواع الثلاثة الأخيرة للقدر، بل سبب ظهورها هو العلاقات

مع االله تعالى، أو التي تكون الله تعالى مع الروحانية التي يرتبط ا العبد 
عبده. يظهر مثل هذا القدر إما لرقي المؤمنين أو لذلة الكافرين، أو يظهر 

  للرحمة على عامة الناس.
لا يوجد إلى جانب أقسام القدر المذكورة قسم آخر يجبر الإنسان 

لناس على السرقة أو النهب أو الزنا، ومن يقولون بأن االله تعالى يجبر ا
  على فعلها فإم كذبة ويتهمون االله تعالى.

  ظهور القدر

بعد معرفة أقسام القدر لا بد من معرفة الأسباب المؤدية إلى ظهور القدر 
الخاص، لأن الناس بسبب عدم معرفتهم له أصبحوا يقولون إن االله تعالى 

لا يدركون أن االله تعالى في غنى عن  هؤلاء يجبرنا على كل ما نقوم به.



@ @

 

 

  �-- ٥٢ --� 

إجبار الناس على فعل شيء، بل هناك شروط خاصة لظهور قدر االله 
الخاص. لقد نشأ هذا الانخداع من العجب، إذ يعد هؤلاء أنفسهم شيئًا 
بحيث ينجز االله تعالى بعض أفعاله بواسطتهم. ولكن الحقيقة أن الأوامر 

  .الخاصة تخص الخواص من الناس سواء كانوا من الصالحين أو من الطالحين
  تفاصيل القدر الخاص

بعد أن ذكرت أنواع القدر باختصار أتناول الآن بعض تفاصيلها. 
القدر العام لذلك لا حاجة لتفصيل وبما أن القدر الخاص تابع لقواعد 

  ، وسأكتفي بإيراد تفاصيل القدر الخاص.القدر العام
القدر الخاص على نوعين أحدهما الأحكام التي تجري من االله تعالى 

القواعد الثابتة الأصولية. مثلا هناك قاعدة وأصل قرره االله تعالى أن  وفق
كَتب االلهُ لَأَغْلبن أَنا �الأنبياء وجماعام سيغلبون دوما، لقوله تعالى: 

  .)٢٢ :(اادلة �ورسلي
  .)٤٨ :(الروم �وكَانَ حقا علَينا نصر الْمؤمنِين�ولقوله تعالى: 

الآن أن الأنبياء وجماعام ينتصرون على الأعداء، ولا يمكن أن  فثبت
ندرج هذا الأمر في القدر العام الشرعي لأنه أمر خاص يصدر وفق أصل 

  خاص رغم الأمور الطبيعية غير المواتية في كثير من الأحيان.
وثانيهما القدر الخاص الذي يجري في ظروف خاصة ولخواص من 

أصولية معينة، ومثاله ذلك الوعد الذي وعد به  الناس، ولا يتبع قاعدة



@ @

 

 

  �-- ٥٣ --� 

وفق  �فتح مكة. لا شك أنه كان قد قُدر للنبي الكريم ب �النبي 
القانون العام أن يغلب الأعداءَ، ولكنه ليس من سنة االله تعالى أن يجعل 

إلا أنه أصدر هذا الأمر الخاص  ،الأنبياء ملوكًا في البلاد التي ولدوا فيها
بأن يهاجر من مكة أولا، ثم يفتحها ويصبح ملكًا فيها.  �لرسول االله 

، وعند صدور هذا الأمر لم �فهذا الأمر كان خاصا بالرسول الكريم 
يعد بوسع العالم منعه من أن يصبح ملكًا على مكة. يقول بعض الجهلة 

قد يتمكن الناس من  بأنه ا نقولأن االله تعالى يجبر على السرقة، ولكنن
منع حدوث السرقة، أما ما يريد االلهَ تعالى فعلَه فلا يستطيع أحد منعه. 

إِنَّ الَّذي فَرض علَيك الْقُرآنَ �في مكة:  �لقد أوحي إلى رسول االله 
ادعإِلَى م كادوكان يتضمن نبوءتين؛ إحداهما: )٨٦ :(القصص �لَر ،

خروج من مكة، والثانية أنه لا بد أن يرجع إليها. سيضطر لل �أنه 
  وهذا ما حصل على صعيد الواقع ولم يستطع أحد الحيلولة دونه.

من أعدائه.  رٍكْأن يموت كلُّ بِ �وهكذا ظهر القدر الخاص لموسى 
فكان هناك قدر عام أن الأنبياء هم الغالبون، ولكن كيف يغلب هذا 

  النبي وكيف يغلب ذلك؟ فهذا يتعلق بالقدر الخاص. 
أن قاديان سوف  �كذلك وعد االله تعالى مع المسيح الموعود 

بأن عمراا سيمتد إلى عشرات  �تتطور وتزدهر، وقد كتب 
لمكان الذي يلقَى فيه هذا الخطاب اليوم الأميال، وأنتم تعلمون أن هذا ا



@ @

 

 

  �-- ٥٤ --� 

يبعد ميلا واحدا عن المكان المخصص لمثل هذه الخطابات سابقا. فإن 
انتصار الأنبياء وغلبتهم تتم وفق تقدير عام يجري وفق بعض القواعد 
الأصولية، ولكن طريق انتصارهم يتعلق بقدر خاص لا يصدر وفق قاعدة 

وأوضاعه. مثلا أمر االله تعالى أن يتم معينة بل يرتبط بظروف كل زمن 
، والسبب في صدور هذا �يسكن فيها حضرته التي بلدة التوسيع 

الأمر هو أن المدن الكبيرة قد أصبحت موضة العالم اليوم، فقد أظهر االله 
  تعالى لهذا العصر قدره الخاص المتعلق ذا الأمر.

  علاقة القدر بالأسباب

. إذا أراد االله تعالى أن يحترق فلان، والآن أخبركم كيف يعمل القدر
  فهل يأمر ذلك فيصاب بالنار فورا في مكانه؟ أم تخلَق لذلك أسباب؟

  اعلموا أن القدر يرتبط بالأسباب من عدة طرق.
ظهور القدر الإلهي المصحوب بالأسباب، فالقدر العام الطبيعي  )١

تشتعل النار  يظهر دوما على هذه الشاكلة، خذوا مثلًا اشتعال النار. لا
إلا بالأسباب التي أودعها االله تعالى خاصية إشعال النار. فمثلا تصيب 
شرارةُ النار شيئًا قابلا للاحتراق، أو تخرج النار نتيجة احتكاك شيئين 
ويكون أحدهما أو كلاهما قابلًا للاحتراق، أو أن يكون شيء قابلا 

 للاحتراق مع جسمين صلبين محتكّين.
  ظهر بطريقتين:القدر الخاص ي



@ @

 

 

  �-- ٥٥ --� 

 (أ) أن يكون مصحوبا بمثل هذه الأسباب 
  (ب) أن لا يكون مصحوبا بالأسباب 

  وإن القدر الخاص المصحوب بالأسباب يظهر بطرق شتى:
أن تتراءى الأسباب فيتضح أا أدت إلى حدوث هذا الأمر.  الأول: 

يظهر مثل هذا  .وإن جانب القدر يكون خفيا جدا في مثل هذا الأمر
 القدر بدوره بطرق شتى.

أن تنشأ أسباب حسنة إزاء أسباب سيئة، فمثلا، كان رجلٌ  الثاني:
يسكن في قرية بدأ مختارها بتعذيبه نتيجة خلافه معه. والآن قرر االله تعالى 

لاحقًا) أن لا يتضرر  ما (ما هو هذا السبب؟ سأتكلم عن مثله لسبب
يوقع حبه في قلب نائب الحاكم في هذا الشخص، وأحد طرقه أن 

المنطقة، فيقوم باللقاءات الودية معه فيمتنع مختار القرية عن معارضته بعد 
 رؤية علاقته مع نائب الحاكم مخافةَ أن يرفع ضده قضيةً في المحكمة.

) أن تتحول الأسباب السيئة إلى الحسنة. مثلا يعادي أحد المعارضين ٢
ضرار به، فيخلق االله تعالى أسبابا يتحول ا هذا أحدا منا ويحاول الإ

فيما رفعه  �المعارض إلى صديق، كما حدث مع المسيح الموعود 
ضده القس هنري مارتن كلارك من قضية المؤامرة بقتل أحد. وعندما 
رفعت هذه القضية كان نائب المفوض في محافظة غورداسبور آنذاك 

ا جدعند انتقاله إلى -ا، وقد سبق النقيب دوغلاس الذي كان متعصب



@ @

 

 

  �-- ٥٦ --� 

أن قال لكثير من الناس: ألم تتخذ إجراءات لوضع حد  -غورداسبور
لمدعي المسيحية والمهدوية في هذه المنطقة؟ لا بد أن يعاقب مثل هذا 
الشخص لأن ادعاءه يؤدي إلى الإخلال بالأمن العام. وبما أن هذه 

لذلك رفعت في محكمة  القضية كانت تقع على جانب كبير من الأهمية
بدافع التعصب الخفي -هذا القاضي المذكور قصدا، فأراد في البداية 

أن يصدر الأوامر بإحضار حضرته  - �الذي كان يكنه تجاه حضرته 
ولكن ضباط الشرطة وبعض أعضاء محكمته أشاروا عليه  ،معتقَلاً �

ذه بأنه شخصية كبيرة، وهو زعيم لجماعة محترمة فقد تؤدي مثل ه
المعاملة إلى إذكاء نار الفتنة، لذلك يستحسن أن يتم استدعاؤه أولا 
بشكل عادي، ثم بعد الاطلاع على مجريات القضية يمكنك أن تصدر ما 
تشاء من أوامر. فبسبب هذه المشورة أُرسل شرطي لاستدعاء حضرته 

فحضر ورافقه حضرته. ثم أحدث االله تعالى في قلب هذا القاضي  �
تغييرا عجيبا حتى أمر  - يقول لماذا لم يعاقَب المرزا بعد الذي كان-

على المنصة، ثم أجلس حضرته معه هناك، وصافح  له بوضع كرسي
 المحكمة وعامله بالحب والاحترام.  إلىحضرته عند وصوله 

رب قائل يقول بأن بعض الشطّار يظهرون المحبة بدايةً ليضروا أخيرا، 
التي لم تكن قضية عادية، بل -ولكن لاحظوا أنه عندما بدأت القضية 

كانت قضية اام بقتل أحد، وكان مقابل حضرته قس إنكليزي، وكان 



@ @

 

 

  �-- ٥٧ --� 

الشهود الحاضرون من رجال الدين، وكان المتهم قد اعترف بجريمته 
قال: إن قلبي لا يشهد بصدق هذه القضية. لاحظوا الآن،  - فادتهوأدلى بإ

من يحكم على القلوب؟ ليس إلا الذي اسمه "االله"، وإلا فلو كان هذا 
قرار النقيب دوغلاس لكان مبنيا على الظاهر، ولكن رغم الظروف 
الظاهرة المعادية لحضرته كان دوغلاس يوعز إلى الشرطة بضرورة 

فيأتيه رجال الشرطة قائلين بأن المتهم يؤكد على  التحقيق مع المتهم،
صحة إفادته التي أدلى ا سابقا. ثم يقول لهم النقيب دوغلاس بأن قلبي 

رجال الشرطة ومرة أخرى يعيد المتهم  إليهلا يطمئن لكلامه، ثم يذهب 
قولَه، ولكن القاضي يعود ويقول بأن قلبه لا يطمئن لبيان هذا المتهم. 
وهنا انتبه رئيس الشرطة فطلب من القاضي إبقاء الشاهد تحت حراسة 
 كيد الشرطة بدلا من إبقائه لدى القساوسة وذلك لنفي احتمال حياكة

على قدمي رئيس الشرطة وذكر الحقيقة  ما. فلما فعلوا ذلك سقط المتهم
وأخبر باسم القس الذي كان يلقنه هذه التصريحات، وكان يريد منه 
حفظ أسماء بعض الأحمديين الذين كان يريد أن يورطهم في القضية، 
وأفاد قائلا: فلما كنت لا أحفظ هذه الأسماء كان هذا القس يكتبها على 

عند قراءتي لها من راحة يدي أثناء راحة يدي بالقلم حتى أستعيد ذاكرتي 
رم فباح بالحق، ومن ناحية ثانية المحكمة. هكذا غير االله تعالى قلب ا

غير االله تعالى قلب نائب المفوض فتحول من المخالف إلى الموافق فقرر 



@ @

 

 

  �-- ٥٨ --� 

براءة حضرته في القضية وقال له: يحق لك أن ترفع قضية ضد هؤلاء 
  الذين كادوا ضدك. 

هذا بقدر خاص، ولكن كيف تم ظهوره؟ ظهر هذا القدر لقد حصل 
من خلال تحويل االله تعالى الأسباب السيئة إلى حسنة، بحيث قال الذي 
كان يريد معاقبةَ حضرته: لا يطمئن قلبي أن يكون هذا الاام قد ألصق 

 بالسيد المرزا بنية صادقة.
أثير الأسباب ) والطريق الثالث لظهور القدر هو أن االله تعالى يمنع ت٣

السيئة بخلقه أسبابا أخرى. مثلا يدخل أحد إلى بيت غيره بقصد قتله 
ويهاجمه بالسيف فتخطئ ضربة السيف ولا تصيبه، أو يحول دوا شيء 
آخر فيبقى محفوظًا من أثرها. فظلت الأسباب السيئة في مكاا في هذه 

  رها.الواقعة دون أن تتحول إلى حسنة غير أن المرء حفظ من أث
) والطريق الرابع لظهور القدر هو أن يوفق الإنسان لسعي حسنٍ ٤

مقابل الأسباب السيئة. فمثلًا أن يهاجمه العدو وتكون إحدى الذرائع 
لوقايته من تلك الهجمة إقامة االله تعالى شخصا قويا آخر لحمايته؛ 

لسعي والطريق الثاني أن يهبه االله تعالى قوة اته، وهكذا بتوفيقه ل
 الحسن يحفظه من أثر الأسباب السيئة التي كانت تجتمع له. 

هذه هي الطرق الأربعة التي يظهر ا القدر الخاص بحيث يلغى القدر 
 العام ببعض الأسباب التي تلاحظ وترى.



@ @

 

 

  �-- ٥٩ --� 

  الأسباب الخفية للقدر

والصورة الثانية لظهور القدر هي التي تخلق لها الأسباب، إلا أا تكون 
ة جدا بحيث لا تدرك ما لم يخبر االله تعالى عنها، أو يتعمق الإنسان خفي

كثيرا في البحث عنها، لذلك يظن عموما أن مثل هذا القدر قد ظهر 
بدون أسباب، في حين أنه لا يتم ظهوره في الحقيقة إلا بالأسباب. فمثلا 

كل الطرق، وفي يوم من الأيام يجد ن لأحد عدو يحاول الإضرار به بلو كا
بالمصادفة فرصة لقتله إنْ أراد ذلك، ولكنه يترك عدوه رغم رغبته القوية 
في القضاء عليه. ما يظهر عيانا من تصرف هذا الشخص هو أنه ليس له 
أي سبب ملموس، ولكن من الممكن أن يكون وراءه سبب، مثلا ربما 

ك فيه أقارب الضحية لانتقموا غلبه الخوف من أن يراه أحد، أو لو ش
منه، أو أي سبب آخر خلقه االله تعالى آنئذ بشكل خاص. وورد في 

ولَولَا رهطُك �القرآن الكريم مثال لذلك. قال لشعيب معارضوه: 
اكنمجم رغم رغبتهم الشديدة لم )٩٢ :(هود �لَرويتضح من هاهنا أ ،

غضب أقاربه وأخذهم بثأره. لأم كانوا يخافون من  �يرجموا شعيبا 
لا يحركون ساكنا  حيث أمولكن ربما كان الناس يتعجبون من تصرفهم 

  بعد إبدائهم حماسا. 
وقد اتضح بعد إظهارهم الحقيقة أن هذا القدر كان يظهر من خلال 
سبب خاص. ولا داعي لإثارة هذه الشبهة هنا أنه كيف يمكن تسمية 



@ @

 

 

  �-- ٦٠ --� 

من الطبيعي أن يخاف الناس ممن له هذا الشيء بالقدر الخاص لأنه 
أقارب كُثُر، وذلك لأنه لم يكن تابعا لقانون القدر العام كلّ ما حدث، 
بل كان تابعا للقدر الخاص؛ لأن شعيبا أعلن أنه نبي، وأعلن جهارا 
 عدأيضا بأنه سينجح في مهمته، ولن يقدر عليه عدوه. فلا يمكن أن ي

ون القدر العام بل كان قدرا خاصا، عدم تمكّن عدوه منه من قان
وكانت يد االله تعالى تمنعه من أيدي الأعداء، ويتضح بجلاء أكثر أنه 

كانوا مع الأعداء  �كان قدرا خاصا عندما نرى أن أقارب شعيب 
، وأن الناس يقتلون حتى الملوك الكبار ولا �ولم يكونوا تابعين له 

  يخافون أحدا. 
، إذ استعد �ونجد مثال هذا القدر في غزوة الأحزاب في عهد النبي 

عدوه بكل ما كان يملك من قوة لشن هجمة قوية، ولكنه لم يستطع فعل 
شيء رغم محاولاته المستميتة. لقد جاء العدو بجيش قوامه عشرة آلاف 

لم يعد لهم مكان ليخرجوا إليه من أجل  أنْ وضيقوا على المسلمين لدرجة
يا �اء حاجتهم. ذكر القرآن الكريم حالتهم هذه بالكلمات التالية: قض

 هِملَيا علْنسفَأَر ودنج كُماءَتإِذْ ج كُملَيةَ االلهِ عموا نِعوا اذْكُرنآم ينا الَّذهأَي
جاءُوكُم من  إِذْ *رِيحا وجنودا لَم تروها وكَانَ االلهُ بِما تعملُونَ بصيرا 

 اجِرنالْح الْقُلُوب تلَغبو ارصالْأَب اغَتإِذْ زو كُمنفَلَ مأَس نمو كُمقفَو
وإِذْ  *هنالك ابتلي الْمؤمنونَ وزلْزِلُوا زِلْزالًا شديدا  *وتظُنونَ بِااللهِ الظُّنونا 



@ @

 

 

  �-- ٦١ --� 

ذين في قُلُوبِهِم مرض ما وعدنا االلهُ ورسولُه إِلَّا يقُولُ الْمنافقُونَ والَّ
  .)١٣-١٠ :(الأحزاب �غُرورا

يثبت من هذه الآيات أن االله تعالى قد أمد المسلمين في غزوة الأحزاب 
رغم -بأمور لم يروها. وقد أمدهم ا في وقت تشجع فيه المنافقون 

عند رؤيتهم الحالة المزرية للمسلمين، وراحوا يقولون إن  -جبنهم الطبعي
  إله المسلمين ورسولهم ظلا يعطيان وعودا كاذبة. 

تعالى المسلمين بذرائع خفية حيرت المسلمين أنفسهم أيضا،  لقد أمد االله
في  �نادى النبي  حتى ورد في الروايات أنه في أيام حصار العدو الشديد

: من رجلٌ يقُوم؟ فقال صحابي: لبيك يا رسول االله! إحدى اللياليمنتصف 
، فسكت صوتا من أحد �: لا، أريد أحدا سواك؟ فلم يسمع �فقال 

أعاد قوله: من رجلٌ يقُوم؟ قال ذلك الصحابي: لبيك يا رسول االله. ة ثم بره
؟ فلم يجبه غير هذا فينظر : لا، أريد غيرك. ثم نادى: من رجلٌ يقُوم�فقال 

: اخرج وانظر، فإن االله تعالى قد أخبرني �النبي  قال لهف! نفسه الصحابي
 هشام، غزوة الخندق) لابنالنبوية (السيرة أن العدو قد هرب. 

لأم  خيام الأعداء منالأرض خاليةً  وجد فلما خرج ذلك الصحابي
 .كانوا قد هربوا

لم  ناولكن �لما نادى النبي  ينمستيقظ ا: كنبعض الصحابة وقال 
  (المرجع السابق)يبه من شدة البرد. نجستطع أن ن



@ @

 

 

  �-- ٦٢ --� 

ما كان وهو - رغم أنه لا ترى أية أسباب لهروب العدو لاحظوا الآن 
ولكن كانت هناك أسباب لهروم كما ثبت من  -يحير الصحابة أيضا

إسلام بعض الناس لاحقًا، إلا أا كانت خفية جدا، وهي: لما نام هؤلاء 
الأعداء ليلا انطفأت نار رئيس إحدى القبائل، وكان العرب إذا انطفأت 

فتشاورت نار أحدهم يتشاءمون ويظنون أن مصيبة ما ستحلّ به قريبا، 
قبيلته حول الوضع وماذا ينبغي فعله، فقرروا أن يرفعوا خيمهم من هذا 
المكان وينصبوها خلف الجميع على بعد يسير منهم. فلما أرادوا التنحي 
قليلا ورآهم أهل قبيلة أخرى على هذه الحالة رجعوا أيضا قليلا، ولما 

أن عدوها  وهكذا كل قبيلة ظنت ،رآهم أهل قبيلة ثالثة حذوا حذوهما
شن هجمة في عتمة الليل مما دفع بعضهم إلى فرار مفاجئ، حتى أن أبا 
سفيان ركب ناقته المربوطة في هلعٍ عظيم وأخذ يضرا لإسراعها في 
الجري. فكانت النتيجة أم جميعا هربوا، ولما اجتمعوا بعيدا وتساءلوا 

  لفرار.عن سبب هروم علموا أنه لم يكن هناك ما يدعوا لهذا ا
فكانت هناك أسباب لفرار الكفار يوم الأحزاب ولكنها لم تكن بادية 
بل كانت خفية. وهذا ما أشير إليه في القرآن الكريم في قوله تعالى: 

  أي كانت هناك جنود مخفية. �جنودا لَم تروها�
؟ أنه كان يريد أن من رجلٌ يقُوم: �وكان السبب في نداء الرسول 

يخبر المسلمين أن االله تعالى هو من وهبكم النجاح والفتح وإلا فتعرفون 



@ @

 

 

  �-- ٦٣ --� 

) �حالتكم بحيث جمدت ألسنتكم من شدة البرد لدرجة أن محمدا (
كان يدعوكم وما كنتم تستطيعون الرد عليه. وفي هذه الحالة نفسها 

  للهروب.أظهر االله تعالى آيات قدرته بحيث اضطر أعدى أعدائكم 
  التقدير الخاص بدون أسباب

هناك  -الذي يخلق االله تعالى أسبابا له-إضافة إلى هذا القدر الخاص 
نوع آخر من قدر االله تعالى، وهو يظهر بلا واسطة الأسباب، وهو على 

  نوعين:
أولهما: القدر الذي يظهر أصلا دون الاعتماد على الأسباب،  .١

 يضم إليه الأسباب أيضا. ولكن االله تعالى بفضل حكمته الخاصة
وحيا أن الأحمديين لن يتعرضوا  �مثلا، تلقى المسيح الموعود 

للطاعون عموما، ولكنه إضافة إلى ذلك أوصى بلبس الجوارب وعدم 
الخروج من البيت ليلا، ونصحهم باستخدام الكينين، وكانت كلها 
أسباب، ولكن الحقيقة أن هذا القدر لم يكن منوطًا بالأسباب، وذلك لأن 

لقفازات بكثرة، كما كان الناس الآخرين أيضا كانوا يلبسون الجوارب وا
عدد كبير منهم يستخدمون الأدوية الوقائية أيضا، ولم يكن الأحمديون 
يملكون الأسباب أكثر من الآخرين حتى يعصموا من الطاعون. الحقيقة أن 
الجراثيم كانت مأمورة من االله تعالى ألا تدخل أجسام الأحمديين، ولكن 

اب؛ والسبب في ذلك أن العدو الأحمديين أيضا أُمروا باستخدام الأسب



@ @

 

 

  �-- ٦٤ --� 

أيضا كان سيطلع على هذا الأمر، وظهور هذا القدر من دون اتخاذ 
الأسباب كان سيؤدي إلى تلاشي الفرق بين الإيمان وعدمه. فلو بقي 
الأحمديون في مأمن من إصابة الطاعون دون اتخاذهم هذه الأسباب 

ا الأمر لدخل الظاهرية أو لو لم تحدث بعض الصور الاستثنائية في هذ
  ولم يكن إيمام هذا إيمانا بالغيب. ،الجميع في الأحمدية

القسم الثاني لهذا القدر هو الذي لا توجد له أسباب ولا تضاف � ٢ 
إلى ظهوره. ومثل هذا القدر لا يظهر إلا أمام النبيين أو المؤمنين، لأنه لو 

لمؤمنين الذين ظهر أمام غير المؤمنين لحُرموا من ثواب الإيمان. ولكن ا
سبق أن آمنوا بالغيب فإم من خلال مشاهدم لمثل هذا القدر يوهبون 

 الإيمان بالشهادة، وبواسطة هذا القدر يحققون رقيا خاصا في الإيمان.
هو حادث سقوط  �ومثال هذا القدر في حياة المسيح الموعود 
في الرؤيا أنه مثُل في  �قطرات الحبر الأحمر على قميصه. لقد رأى 

حضرة االله تعالى وقدم له بعض الأوراق، فهز االله تعالى القلم قبل التوقيع 
عليها، فسقطت قطرات الحبر على ثيابه. كان المولوي عبد االله السنوري 
يدلك رجل حضرته في ذلك الوقت، فلاحظ أن هناك قطرة حمراء على 

ا أثار حيرته. لقد فلما لامسها وجدها طرية مم ،�كعب حضرته 
سألته: ألم يخطر ببالك أن هذه القطرات نتيجة لبعض الأسباب الظاهرية 
وليست خارقة للعادة؟ فقال: لقد خطر ببالي ذلك ولأجل ذلك أجلت 



@ @

 

 

  �-- ٦٥ --� 

ربما قُطع النظر في الغرفة هنا وهناك ونظرت إلى السقف أيضا وظننت 
سقف كان إلا أن الذنب إحدى السحليات فسقطت منه قطرات الدم 

يخلو من كل هذه الاحتمالات التي يمكن أن تنسب إليها القطرات 
فأراد أولا أن يصرفني  �استيقظ  عن ذلك بعدماسألته لقد الحمراء. 

  لكنه أخبرني فيما بعد بالحقيقة كلها.
هكذا أظهر االله تعالى القدر الخاص دون أي سبب ظاهري، ولكنه 

وهو المولوي عبد االله، لأنه كان قد  أظهره أمام أحد الأنبياء وأحد متبعيه
  آمن بالغيب، وأراد االله تعالى أن يهبه الإيمان بالشهادة الآن.

باختصار، يظهر االله تعالى قدره بلا أسباب أيضا لإنعاش إيمان 
ولكن لا يحق لكافر  ،المؤمنين، وذلك ليجدوا برهانا على قدرة االله تعالى

  .أن يريه االله تعالى مثل هذه المشاهد
الذي هو  �ونجد أمثلة على هذا النوع من القدر الإلهي في حياة النبي 

سيد الأنبياء والمرسلين. فلما هاجر إلى المدينة واقتص كفار مكة أثره 
متخفيا مع أبي بكر  �وتتبعوه إلى أن وصلوا إلى "غار ثور" حيث كان 

تجاوزا هذا لم يإما . قال قصاص الأثر الذي استعان به الكفار: �
. مع ذلك لم يخطر ببال أحدهم أن ينحني ليلقي نظرة داخل الغار، المكان

من ثلاثة  �مع أنه كان ينبغي أن يخطر تلقائيا ببال الذين تتبعوا أثر النبي 
أميال وصعدوا الجبل بحثًا عنه، أن ينظروا داخل الغار ما داموا قد وصلوا 



@ @

 

 

  �-- ٦٦ --� 

 إلىن لم ينظر أحدهم يكون داخل الغار، ولك �إلى مدخله فلعله 
لو انحنوا  أم : كان مدخل الغار واسعا لدرجة�داخله. يقول أبو بكر 

قليلا لرأونا في داخله، وكان هذا سلطاناً من االله تعالى على قلوم، ولم 
  تكن هناك أسباب ظاهرة لظهور هذا القدر.

نون قلّما يظهر هذا النوع من القدر الإلهي، ولا يطلع عليه إلا المؤم
وذلك لكي يزدادوا إيمانا. فمع أن الكفار أيضا موجودون عند غار ثور 

أيضا موجود هناك، ولم يستطيعوا أن  �ولكنهم ما عرفوا أن محمدا 
  .�وأبو بكر  �يروه، ولم يكن يعلم ذلك إلا النبي 

الماء أيضا مثال لهذا النوع من القدر الإلهي. لقد ورد  �وتكثير النبي 
عجزة في الأحاديث كثيرا فلا يسع أي مسلم إنكارها، اللهم ذكر هذه الم

إلا إذا أنكرها بعض الناس من عصرنا هذا، فذلك شأم. لم تظهر هذه 
الآية إلا أمام أنظار المسلمين، ولو ظهرت أمام الكفار لحُرموا من الإيمان 
بالغيب، أو استحقوا العذاب العاجل إثر رؤيتهم لهذه الآية جراء وصفهم 

  بأنه ساحر، الأمر الذي كان منافيا لصفة االله الرحيمية. �لنبي ل
  البشر بأعمال لقدرا علاقة

برهنت إلى الآن على أنه ليس المعنى الحقيقي للقدر الإلهي هو  لقد
 أي ،أو الذي اصطلح عليه بعض الفلاسفة المسلمين ،الذي يفهمه العامة

ولا دخل  كل شيءن االله تعالى يفعل ألا يحدث إلا ما يفعله المرء، أو 



@ @

 

 

  �-- ٦٧ --� 

هناك طريقًا أوسط أيضا وهو صحيح ويتطابق  أن وذكرت فيه؛للمرء 
مع التعليم الإسلامي وهو: علاقة القدر بأعمال الإنسان، وأسلط عليه 

  الضوء الآن بشكل مفصل.
 منها:واعلموا، أن للقدر أنواعا عديدة كما شرحت سابقًا، 

القدر العام الطبيعي والقدر العام الشرعي، والقدر الخاص الطبيعي  
  والقدر الخاص الشرعي. 

والنوع الأول منها يتعلق بالناس أجمع. لقد وضع االله تعالى قوانين 
تكفل إدارة شؤون العالم كلها، وهذا يعني أنه خلق في كل شيء 

تعالى  خواص تؤدي مهامها ضمن دائرة عملها. مثلا أودع االله
خاصية الإحراق في النار، فإذا أُشعلت النار في شيءٍ قابل للاحتراق 
فستحرقه، وسيكون احتراقه وفق قدر االله تعالى. وعليه فقد خلق االله 
تعالى خواص الأشياء، ولكنه لا يضطر الناس لاستعمالها، فمثلا إنْ 
أحرق أحد بيت غيرِه فسيحترق ولكن االله تعالى لم يقرر أن يحرق 
فلانٌ بيت فلان، وكذلك إذا سرق السارق واستحوذ على مال 
غيرِه، فبحسب قدر االله تعالى يستحوذ على ذلك المال، ولكن االله 
تعالى لم يقرر مطلقًا أن يغصب زيد أموال بكر عن طريق السرقة. 
إنما كان زيد يتمتع بقوة وإرادة سواء استخدمها ليسرق أموال بكر 

  أو امتنع عن ذلك.



@ @

 

 

  �-- ٦٨ --� 

وإليكم مثال آخر، ينـزل المطر وفق قانون عام، ولا يوجد هناك 
أمر خاص من االله تعالى أن ينـزل في مكان خاص وفي وقت معين، 
إذن فإن نزول المطر مرتبط بقدر، إلا أنه ليس بقدر خاص، بل جعله 
االله تعالى وفق قاعدة عامة، ينـزل المطر بحسبها أيا كانت الظروف. 

م أنه إضافة إلى القدر العام هناك أنواع أخرى ولكن كما أخبرتك
للقدر، تنـزل فيها أوامر االله تعالى الخاصة، وإذا ظهرت تلك الأنواع 
الخاصة حول القدر العام ليكون تابعا لها، أو بعبارة أخرى تخرق 

في النار.  �قواعد القدر العام، كما حصل عندما أُلقي إبراهيم 
لا يظهر للجميع، ولا في كل يوم، بل هو ولكنه نوع من القدر الذي 

من الأنواع التي لا تظهر إلا لعباد االله الخواص أو لنصرم أو لإهلاك 
أو تكون  - وذلك لأن الخواص يعاملون بالمعاملة الخاصة- أعدائهم 

مدعاة لظهور مثل هذا القدر حالةٌ تستدعي الرحمة لشخص ما، ولا 
اص الصالحين بل تبعث حالته يتعلق ظهور هذا القدر بكونه من خو

الخاصة على الإشفاق عليه، وتفور رحمانية االله في مثلها فتهيج صفة االله 
القادر فتدرأ المصيبة عن هذا المسكين وتعاقب من يظلمه. إن مثل هذا 
القدر ينـزل أحيانا على بعض أعضاء الإنسان بحيث يضطر صاحبه 

ة معينة، فيضطر صاحبه إلى لعمل ما، مثلا يؤمر اللسان بإطلاق جمل
التكلم بتلك الجملة نفسها، ولا يستطيع الامتناع عن ذلك؛ أو تؤمر 



@ @

 

 

  �-- ٦٩ --� 

اليد أو الجسم كله بمثل هذا الأمر، فيفقد الإنسان التصرف على يده أو 
  جسمه بل يكون تحت تصرف أمر االله تعالى.

أنه كان يخطب أثناء خلافته على المنبر إذ جرت  �عن عمر  ورد
نه دون قصد منه الكلمات التالية: يا ساريةُ: الجبلَ، يا ساريةُ: على لسا

الجبلَ! أي يا سارية اصعد الجبل. لم تكن لهذه الكلمات علاقة مع محتوى 
بينما أنا ألقي الخطبة، فأخذ الناس يسألونه: لماذا قلت هذا الكلام. فقال: 

العدو على  أنورأيت  وأصحابه، القائد المسلم ساريةَيت رِأُ الخطبة،
يهاجمهم من الخلف ويدمرهم، ورأيت قرم جبلا يستطيعون وشك أن 

إنقاذ أنفسهم بالاحتراز إليه. لذلك صحت قائلا: يا ساريةَ اصعد الجبلَ. 
رسالة من سارية قال فيها: بينما  �وبعد بضعة أيام وصلت إلى عمر 

بهنا كنا في وضع حرج في الحرب إذ سمعنا صوتا يشبه صوتك، وهو ين
: كرامة ٢مجلد  :(تاريخ الخميسإلى الخطر المحدق بنا فصعدنا الجبل ونجونا. 

  )٢٤٣صفحة في نداء عمر لسارية وهو على المنبر 
قد خرج من سيطرته في ذلك  �يتضح من هذه القصة أن لسان عمر 

  الوقت وصار تحت تصرف االله القادر المطلق الذي لا تحول دونه المسافات.
وعليه فيجري مثل هذا القدر أحيانا على بعض أعضاء الإنسان،  

هكذا فوكما يظن البعض أن االله تعالى يكره الإنسان على أعماله، 
بالضبط عند ظهور هذا القدر يضطر االله تعالى الإنسان لإنجاز عملٍ ما لا 



@ @

 

 

  �-- ٧٠ --� 

دخل له فيه، ولا يكون الإنسان في هذه الحالة إلا آلة بيده تعالى، أو 
  ن كميت لا يقدر على الحراك بيد الحي الذي يحركه كيفما يشاء.يكو

باختصار، حدثت واقعة عمر المذكورة تحت تأثير مثل هذا القدر 
بحيث لم يكن له دخل فيه، وإلا فأنى له أن يوصل صوته إلى هذه المسافة 

  الشاسعة.
جامعة لجميع أنواع المعجزات، لذلك  �ولما كانت ذات النبي الكريم 

راجعا في  �رى في حياته أيضا أمثلة رائعة لظهور مثل هذا القدر. كان ن
إحدى المرات من غزوة واستراح مع أصحابه عند الظهيرة في مكان كثير 

فانتشروا هنا وهناك  ظن الصحابة أن لا خطر هناك من العدوالشجر. 
أيضا في مكان ما وحده ونام، فلما  �كما استلقى النبي ، واستراحوا

: ، قال له هذا الشخص�ه فجأة رأى أمامه أعرابيا يحمل بيده سيفه انتب
بكل هدوء: االله. فما أن سمع العدو  �من يمنعك مني؟ فأجابه الرسول 

(انظر مسلم، . هذا الجواب حتى أخذته الرعدة وسقط السيف من يده
  من الناس) له وعصمة االله تعالى ،كتاب الفضائل، باب توكله على االله تعالى

و حاول العالم كله في ذلك الوقت ألا يسقط السيف من يده لما فل
استطاع ذلك؛ لأن وصول أحد إلى هناك كان يحتاج إلى وقت كثير، 
فلم يكن بوسع أحد أن يفعل شيئًا إلا االله. ففي مثل هذه الأوقات 
الخاصة يجري االله قدره الخاص لعباده الخواص. لقد ظهر قدر االله تعالى 



@ @

 

 

  �-- ٧١ --� 

في صورة عدم تحرك يده، فلم تتحرك. ظهر  �قتلَ النبي لأعرابي يريد 
نظرا إلى -هذا القدر في وقت خاص وعلى عضوِ شخصٍ خاصٍ. ولكن 

هل يسع أحدا القولُ بأن الإنسان مسيّر ومكره؟  - وجود مثل هذا القدر
كلا، ليس الإنسان بمسير رغم هذه الأقدار بل إنه مؤاخذ على أعماله، 

هذه الأقدار تظهر في حالات خاصة ولا تظهر دوما، وذلك لأن مثل 
وإضافة إلى ذلك لا يظهر قدر يعد الإنسان بسببه مكرها فيخرج من 

  دائرة العقاب والثواب.
. لما اجتمع العرب وشنوا هجوما �ونجد مثالا آخر من حياة النبي 

للقضاء على المسلمين، سميت هذه الغزوة بالأحزاب، كان اليهود قد 
قبل هذه الغزوة أنه إذا هاجم العدو المدينةَ رد  �عقدوا معاهدة مع النبي 

عليه المسلمين واليهود معا، فبحسب هذه المعاهدة كان من واجبهم 
مساعدةُ المسلمين في تلك الغزوة، ولكنهم على عكس ذلك دبروا 
مكيدة واتفقوا مع العدو ليهاجم المسلمين من خارج المدينة، أما من 

لمواجهة  �اخل فإم سيقتلون نساء المسلمين وولدام. خرج النبي الد
وسأل  �الكفار إلا أنه لم يحصل القتال في هذه الغزوة. وبعدها عاد 

يهود المدينة ماذا يجب أن يكون عقاب خيانتهم؟ لاحظوا أنه لو عاقبهم 
لعاقبهم بمثل ما عاقب أهل مكة فيما  �إنسان رحيم وكريم مثل محمد 

بعد حيث قال لهم: لا تثريب عليكم اليوم، أي كان سيعفو عنهم حتما، 



@ @

 

 

  �-- ٧٢ --� 

ولكنهم قالوا لن نرضى بحكمك. ويبدو أن االله تعالى هو من أجرى على 
 �ألسنتهم هذا القول، وإلا فإم يعرفون منذ سنين طويلة أن النبي 

ا سئلوا: على حكمِ من تنـزلون؟ قالوا: يعامل أعداءه بالرفق واللين. فلم
عن عقوبتهم قال:  �. ولما سئل سعد �على حكم سعد بن معاذ 
(انظر: البخاري، كتاب المغازي، باب  .الْمقَاتلَةُفَإِني أَحكُم فيهِم أَنْ تقْتلَ 

  . وتم تنفيذ الحكم على هذا النحو.من الأحزاب) �مرجع النبي 
اذا أُجري هذا القدر على ألسنة اليهود؟ ذلك لأنه والسؤال هنا: لم

نظرا إلى رحمته وكرمه  �كان يستحيل أن يجرى على لسان محمد 
قد قسا، ولكن كان  �ومكانته، فلو حدث ذلك لكان معناه أن قلبه 

بالإمكان إجراؤه على لسان الكفار لأن قلوم قد قست سابقا. فقد 
ا القدر بحيث قالوا: لا ننـزل على أجرى االله تعالى على لسام هذ

  حكمك بل ننـزل على حكم فلان.
اللذين يجريان على - يجدر بالذكر هنا أن هذين النوعين من القدر 

لأن الإنسان سيسأل  ،لا يتعلقان بالأعمال الشرعية -الأعمال أو الألسنة
 مرعن الأعمال الشرعية يوم القيامة، لأجل ذلك لم يكره االله تعالى ع� 

على الصلوات، بل الذي أُجبِر عليه هو إجراء قول: "يا سارية الجبل" 
على لسانه. كذلك لم يفعل االله تعالى ذلك بخصوص اليهود، فلم يمنعهم 

، وإنما نزل هذا �من الصلاة قسرا أو من الإيمان بمحمد رسول االله 



@ @

 

 

  �-- ٧٣ --� 

القدر بخصوص جزاء عملهم في قضية سياسية. فإن مثل هذا القدر لا 
ي على الأعمال الشرعية بل على الأعمال التي لا يستحق الإنسان يجر

العقاب الشرعي عليها، وذلك لأنه لو جرى على الأعمال الشرعية؛ 
كأن يكره أحد على السرقة، أو على الصلاة، فلا وجه للعقاب والجزاء 
بل يتحول العقاب في هذه الحالة إلى ظلم وإجحاف، وهو ما يتنـزه االله 

  نه.تعالى ع
  هل يجوز اتخاذ الأسباب وقت نزول القدر؟

هل بإمكان العبد اتخاذ الأسباب عند نزول القدر أم لا؟ وإن استطاع 
  فهل يسمح له باستخدامها أم لا؟ أخبركم الآن عن هذا. 

اعلموا أن الإنسان لا يقدر على اتخاذ الأسباب بخصوص القدر الذي 
 �يسري على جوارح الإنسان. وعليه فلما صدر أمر للسان عمر 

بإطلاق كلمات معينة، ما كان قادرا على منع لسانه من إطلاقها مهما 
  استخدم من أسباب الدنيا.

ضده وتخور قواه أو لما سرى هذا القدر على يد الكافر ليفَت في ع
، ما عاد قادرا على �ويسقط منه السيف ولا يقدر على قتل محمد 

الحيلولة دون تحقق هذا الأمر، كذلك إذا سرى مثل هذا القدر على 
القلب فلن يقدر على أن يحيد إلى خلافه. ولكن الأقدار التي لا تسري 
على قلب الإنسان ولا على جوارحه بل تجري على غيرها، أو التي 



@ @

 

 

  �-- ٧٤ --� 

تسري على أجزاء جسمه التي تعمل عملها الطبيعي دون الرضوخ 
لإرادته، يقدر فيها الإنسان على استخدام الأسباب. وفي هذه الحالة 
أيضا يكون الإنسان أمام حالتين اثنتين؛ أولاهما: يعلم فيها أن هذا 
القدر نزل من االله تعالى، وثانيهما: لا يعلم أن هناك قدرا من الأقدار 

من االله. ففي هذه الحالة الأخيرة لو استخدم الأسباب فلا  قد نزل
جناح عليه. أما عند علمه بنـزول القدر الإلهي فيكون أمام صورتين 

  أخريين:
، أي إما يأمره االله تعالى باستخدام الأسباب بشكل جزئي أو كلّي

لا شك أنه قدر من االله ولكنه يكون مشروطًا بتلك الأسباب، مثلا 
الفتح والغلبة، ولكنه كان مشروطا   �ر للنبي الكريم كان قد قُد

  بالحرب. 

وفي هذه الحالة يفرض  نعه االله تعالى من استخدام الأسباب.يم أو
على الإنسان ألا يتخذ الأسباب الجزئية أو الكلية، لأنه لو فعل ذلك 
لتضرر ونال سخط االله تعالى. والغرض من مثل هذا القدر إخبار االله 

أنه تعالى يقدر على تنفيذ مشيئته دون أي سبب. وللتدليل  تعالى للعبد
. كان حضرته �على ذلك أقدم لكم واقعة من حياة المسيح الموعود 

يسهر الليل كله في تمريض أخي مبارك أحمد، وكنت في تلك الأيام أنام 
عند منتصف الليل تقريبا، وأستيقظ مبكّرا عند الصباح. ولكنني كنت 



@ @

 

 

  �-- ٧٥ --� 

ساهرا عند ذهابي للنوم، ثم عندما أستيقظ صباحا  �أرى حضرته 
أجده يقظًا أيضا. وبسبب تحمله هذا التعب والإرهاق أصيب بالسعال. 

أحيانا من تناول  �كنت أتولى مهمة إعطائه الدواء، وأمنع حضرته 
الأشياء الضارة وفق مشورة الأطباء. جاء أحد الإخوة بالموز هديةً له 

أكل موزة منها قلت له: إنك  �ا أراد في أحد الأيام، ولم �
مصاب بالسعال فلا تأكل الموز، فتبسم لي ووضع الموزةَ جانبا. ولما 

 �كنت أعمل بحسب تعليمات الأطباء وأمرض حضرته لذلك كان 
يقبل مني كل ما كنت أقول له. وفي تلك الأيام نفسها جاء الدكتور 

 احامضوكان ، �ضرته خليفة رشيد الدين بالتفاح الفرنسي هديةً لح
لدرجة أنّ آكلَه لابد أن يصاب بالسعال إن لم يكن مصابا به من قبل، 

أخذ تفاحةً واحدة وقشرها وأخذ يأكلها. منعته  �ولكن حضرته 
من ذلك ولكنه ظل يأكلها، وبقيت أتململ نظرا إلى تناوله هذه الفاكهة 

بشيء  �لِ حضرته الحامضة بينما يعاني سلفًا سعالًا شديدا. لم يبا
واستمر يأكل شرائح التفاحة مبتسما. فلما أكل التفاحة كلها قال: 
أنت لا تعلم بأنني تلقيت وحيا من االله تعالى يقول: زال السعال ولا 
حاجة للحمية الآن، لذلك فإنني تأدبا مع كلام االله تعالى أكلت هذه 

ل بعد ذلك التفاحة رغم حموضتها. وبالفعل شفي حضرته من السعا
  ولم يشك من مضاعفاته.

  



@ @

 

 

  �-- ٧٦ --� 

  

  لماذا يؤمر العبد باتخاذ الأسباب في بعض الحالات؟

والسؤال الآن هو: لماذا يؤمر العبد في بعض الحالات باستخدام 
الأسباب؟ ولماذا لا تتم الأمور دون استخدام الأسباب ما دامت مقدرة 

  من االله تعالى؟
اعلموا أنه لو تمت الأمور دوما دون استخدام الأسباب لبطل  :أولا

الإيمان بالغيب الذي لا بد منه للحصول على الإنعام والثواب. إضافة إلى 
ذلك بما أن عمل الإنسان أيضا يجذب رحم االله تعالى لذلك إلى جانب 

باستخدام الأسباب لجذب رحمته . لا يمكن للأسباب أن  �قدره يأمر 
تحول دون قدر االله تعالى ولا يحدث ذلك مطلقًا، ولكن استخدامها يدل 

  على ضعف العبد وعوزه مما يجذب رحمة االله  إليه.
يؤمر العبد باتخاذ الأسباب لكي يظهر عليه ضعف سعيه. فلو  ثانيا:

رف الإنسان كيف ينجزها لو تمت الأمور دون الأخذ بالأسباب لما ع
اعتمد على سعيه. ولكنه عندما يبذل سعيه إلى جانب قدر االله تعالى 
يدرك أن سعيه ضعيف جدا، كما يدرك مقابل ذلك ما ينجزه فضلُ االله 
تعالى. فإن سعي الإنسان يقوي إيمانه، ويدرك أنه لو كان إنجاز هذا 

معين، وبالتالي لكانت قد العمل متوقفًا على سعيه لوصل إلى حد بدائي 
منيت جهوده بالفشل الذريع. وبدون بذل السعي كان القدر بالنسبة له 

  مصادفة محضة، وكان ذلك سيؤدي به إلى الخلود والكسل أيضا.



@ @

 

 

  �-- ٧٧ --� 

القدر الإلهي  تحقيق وأضرب مثالا على استخدام الأسباب أيضا. كان
ات أعداؤه يكمن في نجاح مهمته وهزيمة عدوه، فلو حصل أن م �للنبي 

في بيوم بأمراض أو أسباب أخرى لقال الناس أا صدفة، لأن الناس 
يموتون في مثل هذه الحوادث، ولكن االله تعالى أظهر هذا القدر من خلال 

  الأسباب، وكان برهانا على قدرة االله الخاصة. 
وحادثة من غزوة بدر تلقي ضوءًا كافيا على هذا الأمر. يقول عبد 

وقر بقلبي أن أواجه العدو اليوم بشجاعة عديمة  :� وفالرحمن بن ع
النظير. (لأا كانت الغزوة الأولى التي يلتقي فيها المسلمون بالكفار في 
حرب طاحنة، حيث كان أبو جهل العدو اللدود للمسلمين مقابل االله 
ورسوله، وفي هذا الوقت خصوصا استذكر المسلمون جميع مظالم الكفار 

  .يهم)التي مورست عل
 كان إذا إلا جيدا القتال من يتمكن لا الجيد الجندي أن الحقيقة لكنو

 فإذا إلى يميني ويساري نظرت فلما قويين، له والأيسر الأيمن الجانب
ينبصبي ة من عمرهماعشر الرابعة يبلغان ينأنصاري، تقَّنأستطيع لن أني فتي 
 يميني على الذيغمزني  حتى ذلك في أنا وبينماالقتال كما أريد.  اليوم

 آذى الذي جهل أبا أَرِني عم، يا :فقال وأسر إليّ حتى لا يسمع أخوه
لقد أذهلني كلامه لأنه لم يخطر  .هقتلَ أريد فإني ا،شديد ىأذً � االله رسول

 كان الذي غمزني حتى عليه، الرد وشك على كنتو ببالي هذا الأمر.



@ @

 

 

  �-- ٧٨ --� 

 االله رسول يؤذي كان الذي جهل أبو هو نم ،عم يا: فقال يساري على
وقوله هذا زادني حيرة وذهولا، ولكن لم يبق لحيرتي أي  ؟شديدا أذى �

حدود عندما أشرت لهما بيدي، إذ رغم الجنود الأشداء حول أبي جهل 
فضل  :باب ،(البخاري، كتاب المغازيانقض عليه الصبيان انقضاض الصقور، 

ل السيوف المتهاوية عليهما من كل ، ووصلا إليه تحت ظلامن شهد بدرا)
  جانب فجرحاه وأسقطاه على الأرض. 

يتضح من هذه الواقعة أن إثارة الحرب لهلاك الكفار وخروج 
الذي أجراه -المسلمين لمواجهتهم كان سببا، وكانت عظمة القدر الإلهي 

كامنة في ضعف تدبير المسلمين. فلولا  - �االله تعالى لمحمد رسول االله 
هذا التدبير لما ظهرت عظمة هذا القدر ولَما عرف الصحابة ضعفَهم ولا 
عظمةَ االله وجلاله كما اتضح لهم ذلك بعد اتخاذهم الأسباب. الحقيقة 
أم قد رأوا في سيوفهم سيف االله البراق، وعرفوا من خلال استخدامهم 

و الحيلة وفاقدو الأسباب. أنى لصبيين في الثالثة لهذه الأسباب أم عديم
عشرة أو الرابعة عشرة من عمرهما أن يقتلا أبا جهل؟ ولكنهما قتلاه، 
كما قُتل الكفار الآخرون في تلك الغزوة على الشاكلة نفسها. ولأجل 

 �همفَلَم تقْتلُوهم ولَكن االلهَ قَتلَ�ذلك قال االله تعالى عن تلك الغزوة: 
وما رميت إِذْ رميت �وقال:  �، ثم خاطب االله النبي )١٨ :(الأَنفال

قد رمى بتلك  �. لا شك أن النبي )١٨ :(الأَنفال �ولَكن االلهَ رمى



@ @

 

 

  �-- ٧٩ --� 

الأحجار، ولكن االله تعالى قد أمر فهبت عاصفة أفقدت الكفار قوة 
وعليه ففي ظهور قدر االله  المحاربة، لذلك نسب هذا الفعل إلى االله تعالى.

  تعالى تودع أحيانا أسباب للتدليل على انعدام حيلة الإنسان.
تقرن الأسباب مع القدر من أجل إثابة الإنسان على ما يبذله  ثالثا:

من جهد وسعي. فلو حقق الصحابة الفتح دونما قتالٍ لما نالوا ثواب 
سيوف الصحابة  اشتراكهم بالغزوات مثلًا. لم يكن القدر يحتاج إلى

ولكن الصحابة كانوا بحاجة إلى العمل إلى جانب قدر االله تعالى حتى لا 
  يحرموا من الثواب.

هذه هي الوجوه الثلاثة الكبيرة لاتخاذ الأسباب إلى جانب قدر االله 
  تعالى.

ويمكن لسائل أن يسأل: لماذا إذن يمنع من اتخاذ الأسباب في بعض 
  أنواع القدر؟

 تعالى يريد في هذه الحالة أن يري المؤمن جلالَه من اعلموا أن االله
خلال إظهار قدره ارد عن الأسباب، وذلك ليعلم أنه لا قيمة للأسباب 

  أمام قدرة االله تعالى، وأن االله تعالى يفعل ما يشاء.
  هل يمكن أن يزول القدر الإلهي؟

  والآن أجيب على التساؤل: هل يمكن أن يزول القدر؟ 



@ @

 

 

  �-- ٨٠ --� 

المختصر عليه هو: نعم يمكن أن يزول، لأن القدر يعني القرار، ومن الرد 
يصدر قرارا يقدر على التغيير فيه أيضا. وإن عدم القدرة على التغيير في القرار 

  دليل على ضعف صاحب القرار، واالله تعالى منـزه عن مثل هذا العيب.
  كيف يمكن أن يزول القدر؟

  وأخبركم الآن كيف يزول القدر؟
: يمكن أن يزول القدر العام الطبيعي بالقدر العام الطبيعي نفسه. - ١

فمثلا، يجري القدر العام الطبيعي على الثوب حين تطاله النار فتحرقه، 
وبالمقابل لو ألقي الماء على النار لأطفأها، وهذا قدر آخر. وهكذا يزيل 

  درا آخر. وعليه فيمحو قدر ق ،قدر عام طبيعي قدرا عاما طبيعيا آخر
ورب سائلٍ يسأل: لقد أزال التدبير التقدير في المثال المذكور، لا 

  القدر قدرا آخر؛ ذلك أن الماء لا يلقى إلا بواسطة إنسان.
  فجوابه: 

أولا: إذا كان الإنسان هو من ألقى الماء فقد سبق أن أشعل النار 
ق القدر على إنسانٌ أيضا، إما بشكل مقصود أو غير مقصود. فكما يطل

  الفعل الأول، كذلك يسمى الثاني أيضا قدرا.
ثانيا: لا يمكن أن يوصف فعل الإنسان بالقدر كما سبق (إلا في 
الصور التي ذُكرت)، فلم نشر إلى فعل الإنسان في نشوب النار وانطفائها 
بل أردنا الإشارة إلى صفة الاشتعال والانطفاء فحسب. فالصحيح هو أن 



@ @

 

 

  �-- ٨١ --� 

زال قدرا آخر، وإلا فلو لم يودع االله تعالى في النار خاصية قدرا أ
الإحراق لما استطاع أحد أن يحرق ا شيئًا؛ ولو لم يودع في الماء خاصية 

  الإطفاء لما قدر أحد على إطفاء النار بواسطته.
هناك مثال آخر: يأكل أحد الفلفل الحار فيسبب له في أمعائه الحروق 
والقروح، فيقول إنه قدر من االله، ولكنه يستخدم قدرا آخر مقابله أي 
يتناول السمن أو أي شيء آخر من الدهنيات أو لعاب موز الجنة مما 

  برأ الإنسان من تلك القروح.ييزيل القدر الأول، وبالتالي 
إذ تفشى  �مثلة على ذلك ما حدث في عهد عمر وأحد أبرز الأ

وباء الطاعون في الجيش الإسلامي، وكان قائد الجيش الإسلامي أبو 
عبيدة بن الجراح يرى الأوبئة قدرا من االله، ولا أهمية للوقاية والاحتياط. 

وأمر الجيش الإسلامي بالعودة بعد التشاور مع  �ولما زارهم عمر 
  أله أبو عبيدة: المهاجرين والأنصار، س
. نعم نفر من قَدرِ االلهِ إِلَى قَدرِ االلهِ :فَقَالَ عمر ؟أَفرارا من قَدرِ االلهِ

. وهو أمر علّمه ما يذكر في الطاعون) :(البخاري، كتاب الطب، باب
المسلمون في بعض الأدعية المسنونة، ويتوقع من كل مسلم أن يقرأ هذا 

  الدعاء قبل نومه وألا يتكلم بعده، ورد في هذا الدعاء: 
"كإِلَّا إِلَي كنى مجنلَا مأَ ولْجالبخاري، كتاب الدعوات، باب." لَا م): 

  غضبك إلا باللجوء إليك. ، أي لا ملجأ ولا منجى منإذا بات طاهرا)



@ @

 

 

  �-- ٨٢ --� 

ومثَلُ استخدام قدر مقابل قدر آخر كمثَل شخصٍ إحدى يديه خالية 
ه الخالية واتجه نحو التي يدعن بتعد أحد اويحمل في الأخرى خبزا. ثم إذا 

اليد الخالية وتتجه  بتعد عنتفيها الخبز، فهل من المعقول أن يقال له: لماذا 
أفر من هذا الشخص، بل أنتقل من  إلى الأخرى؟ فلا يسعه إلا القول: لا

  إحدى يديه إلى الأخرى.
طبيعي مثله يمكن إزالته عام قدر طبيعي بعام قدر إضافة إلى إزالة  - ٢

طبيعي أيضا. إذا كانت أسباب دنيوية تجتمع ضد شخصٍ ما خاص قدر ب
ؤدي إلى ولا يسعه ردها فيمكنه اللجوء إلى جذب فضل االله تعالى الذي ي

 �ظهور قدر خاص يكفل إزالة تلك الأسباب والظروف. وقصة إبراهيم 
خير مثال على ذلك، فالنار تحرق وفق القدر العام، ولكن ظهر القدر الخاص 

  حتى لا تحرقه النار فيبقى في مأمن من مضراا.  �لإبراهيم 
لة كذلك القدر العام هو أن الإنسان يمكن أن يقتل إذا تعرض لمحاو

وااللهُ يعصمك من �: �القتل، ولكن االله تعالى قال عن رسول االله 
، لذلك لم يكن بوسع أحد من العالم كله أن يقتله، )٦٨:(المائدة �الناسِ

لأن القدر الخاص قد ألغى القدر العام بخصوصه، وكذلك حدث مع 
  أيضا. �المسيح الموعود 

إضافة إلى إمكانية زوال القدر العام الطبيعي بالقدر العام  - ٣
الطبيعي وبالقدر الخاص الطبيعي، يمكن أن يزول القدر الخاص بالقدر 



@ @

 

 

  �-- ٨٣ --� 

الخاص أيضا؛ كأن يصدر أمر خاص عن شخص ما نظرا إلى ظروفه 
وأعماله ، ثم إذا أحدث في نفسه تغييرا، تغير الأمر الصادر عنه وفق 

  هذا التغيير.
عنه، مثلا، يتحول أحد إلى عائق في سبيل دين االله تعالى وي ضل الناس

فيأمر االله تعالى بموته، ولكن يتوب هذا الشخص قبل إجراء الأمر أو يصلح 
  في سلوكه نوعا ما فيصدر أمر االله بنسخ الأمر الأول الصادر بحقه.

لذي ومثال تغيير القدر الخاص بالقدر الخاص نفسه هو حادثة "آم" ا
كتابة وشفاهة ونعته بالدجال (نعوذ باالله من  �أساء إلى الرسول الكريم 

ذلك) ثم ازداد عناداً وأصر على ما فعل. وبعد ذلك دخل في المناظرة مع 
فصدر قدر االله  �ومبعوث االله تعالى المسيح الموعود  �نائب النبي 

جع إلى الحق. تعالى أن يلقى في الهاوية خلال خمسة عشر شهرا إن لم ير
وكان ذلك قدرا خاصا. ولكنه لما خاف وأعلن أنه لا يستخدم هذه 

)، وتخلى عن بذاءة اللسان، بل التزم الصمت �الكلمات بحق محمد (
  المطبق، زال عنه هذا القدر. 

 تقاتلني أنك بما: الأخير عليه فرد غيره، وهاجم سيفًا أحد حمل لو
 بعد المهاجم أخفض فلو حتما؛ سأقتلك بل لقتلك، الآن استعددت لذلك
 يعانق أن ضروريا وليس المقاتلة، عن منه رجوعا ذلك عد سيفه ذلك

 عن النبوءة كانت: معارضونا يقول. رجوعه على تأكيدا الآخر الشخص



@ @

 

 

  �-- ٨٤ --� 

. الإسلام يعتنق أن ينبغي فكان وعليه الحق، إلى سيرجع بأنه تقول آم
 مرة الحق إلى الضلال من المرء رجوع التعبير هذا يعني لا: لهم نقول

 تعبير أن كما أخرى. بعد مرة الحق إلى يرجع من على يطلق بل واحدة،
 فيهم بمن الأنبياء مرتبة أحد بلوغ معنى يتضمن" الحق إلى الرجوع"

 لم ما لآم يغفَر لن أنه المقصود كان فهل وعليه أيضا، � الكريم الرسول
 الحق، إلى للرجوع كثيرة درجات هناك أن الحقيقة الأنبياء؟ مرتبة إلى يصل
 في أحد دخول ،�الموعود  بالمسيح الإيمان الإسلام، اعتناق: منها

 شتمه عن � الرسول شاتم ارتدع وإن ..الصديقية مرتبة بلوغ الشهداء،
 الأخير بالطريق الحق إلى آم رجع ولقد. له بالنسبة الحق إلى الرجوع فهو

 الأول الخاص القدر الثاني الخاص القدر أزال فقد وهكذا به، واستفاد
 .شيء سعتها كل الرحمة االله صفة وأثبتت سابقًا، له جرى قد كان الذي

  علاقة زوال القدر بالنبوءات

ولما كان لصدق نبوة الأنبياء علاقة وثيقة بتحقق النبوءات، ويؤدي 
بأعداء الأنبياء إلى رفع عقيرم، وبما أن النبوءات ليست إلا  عدم تحققها

فرعا من فروع القدر؛ لذلك أسلّط الآن الضوء على العلاقة بين القدر 
  والنبوءات. 

اعلموا أن النبوءات نوعان؛ نوع يتعلق بإظهار العلم الأزلي، والآخر 
هم هذا بإظهار القدرة. لقد انخدع عامة المسلمين كثيرا لعدم فهم



@ @

 

 

  �-- ٨٥ --� 

الجانب من القدر الإلهي، كما انخدع الهندوس لعدم فهمهم جانبا آخر 
من القدر الإلهي. وقضية التناسخ الهندوسية أيضا ناشئة عن عدم فهمهم 
القدر الإلهي، إذ يتساءلون: لماذا يولد أحدهم أعمى، أو لماذا يولد طفلٌ 

عمال سالفة ما أعرج أو معاقًا؟ فينسبونه لاحتمالية ارتكابه بعض أ
استحق عليها هذا العقاب، إذ ليس االله تعالى بظالم بحيث يبتليه ذا 
العيب الخَلقي دون أي تقصير منه. ولكنهم انخدعوا بسبب خطأين 
اثنين؛ الأول: لم يفهموا أنواع القدر الإلهي، وكما بينت أن القدر 

شرعي نوعان وهما: القدر الطبيعي والقدر الشرعي. يظهر أثر القدر ال
عند العمل بالأحكام الشرعية أو مخالفتها، كما يظهر أثر القدر الطبيعي 
لدى العمل بالأحكام الطبيعية أو مخالفتها. لا يتعلق عمى المواليد 
وإعاقتهم بمخالفة القدر الشرعي إنما يتعلق بمخالفة القدر الطبيعي. يثبت 

لادهما. كما لا يولد طبيا أن احتياطات الوالدين ومخالفاما تؤثر على أو
لدى بعض النساء اللائي يعانين ضعف الرحم إلا الأولاد المعاقين وذوي 
العيوب الخَلقية، كما أن بعض أمراض الوالدين أيضا تترك تأثيرا سيئًا 

والزهري، والهستريا،  ،١داء الخنازيرجدا على أولادهم مثل السل، و
لقية بذنوم السابقة، بل والجنون وغيرها. فلا علاقة لعيوب المواليد الخَ

هي تتعلق بالنقائص الجسدية للوالدين أو هي نتيجة لعدم الالتزام 
                                                           

١
 ��E�2ز+�دאTאW�A���،A�و/:����و�Uو���AV<�ْX8�Y&Z�K��KA<�� אE,JPא�F� �



@ @

 

 

  �-- ٨٦ --� 

بالاحتياطات اللازمة في أيام الحمل. ولما كان جسم الولد يتشكل من 
خلال جسم الوالدين لذلك فلا بد أن يرث من نقائص جسمهما 

لوالدين إلا إذا وميزاما الجسدية. ولا يمكن أن يخرج الولد من تأثير ا
غير االله تعالى قانون قدرته بحيث لا يتأثر أحد بعمل غيره. فلو تغير هذا 
القانون لفسد نظام العالم كله، لأن نظام العالم يدور وفق قانون التأثر 

  والتأثير، فيقبل كل شيء تأثير الآخر سواء كان حسنا أم سيئًا.
هم لهذه القضية هو والسبب الثاني الذي أدى بالهندوس إلى سوء فهم

ظنهم بتجمع الأرواح في مكان ما، ثم يمسك ا االله ويدخلها في رحم 
من هذه العقيدة لأن الاعتقاد ا يضطرنا للقول النساء. ليس هناك أسخف 

 مثل حلول وقت بأن االله تعالى يكرهنا على جميع أعمالنا، لأنه إذا حان
 فكيف بعد يتزوج لم أو مسافر هو بينما ما شخص جسم في الروح هذه
الجسم؟ وعليه فيلزم مع هذه العقيدة التسليم  ذلك في تحل أن الروح لتلك

بأن االله تعالى يكره الناس على أعمالهم الدنيوية بأمره. وهكذا يقضى على 
   الحرية في كسب الأعمال التي يستحق ا المؤمن الجزاء أو العقاب.

قيدة هو إنكار الأمر المشاهد. والعيب الثاني الذي ينشأ من هذه الع
وذلك لأن الروح تنشأ نتيجةً  للتغير الذي يطرأ على النطفة في الرحم، 
وإن حصل أي نقص في هذا التغير ظلّ الولد بلا حياة أو بحياة مؤقتة ثم 
 مات في رحم والدته. فإذا سلمنا بأن االله تعالى قد جمع الأرواح في مكان



@ @

 

 

  �-- ٨٧ --� 

ر المشاهد، الأمر الذي لا يسع العاقل إنكاره لَزِمنا إنكار هذا الأملَما 
(للاطلاع على البحث المفصل حول هذا الأمر يرجى قراءة كتاب المسيح مطلقًا. 
  .: "البراهين الأحمدية" الجزء الخامس)�الموعود 

لقد انخدع عامة المسلمين أيضا بمثل هذا الانخداع في فهم النبوءات 
والقدر الإلهي، كما انخدع الهندوس  لعدم فهمهم الفرق بين العلم الإلهي

  لعدم فهمهم الفرق بين القدر الطبيعي والقدر الشرعي. 
وكما أن القدر نوعان كذلك النبوءات نوعان أيضا، أحدهما: 
النبوءات التي يظهر من خلالها علم االله الأزلي، وثانيهما: تلك التي يظهر 

ن تزول النبوءات التابعة فيها حكْم ما وِفق قدرة االله تعالى. لا يمكن أ
لعلم االله الأزلي، لأن زوالها يعني حدوث نقص في علم االله تعالى، أما 
النبوءات الهادفة إلى إظهار قدرة االله أو قوته فقد تزول أحيانا، وعليه فلا 
يمكن أن تزول النبوءات التابعة لصفة االله العليم، أما التي تكون تابعة 

  تزول أحيانا.لصفة االله القدير فيمكن أن 
  لماذا تزول النبوءات؟

  منها:وهناك أنواع عديدة للنبوءات التي يمكن أن تزول، 
 التي يطلَع فيها الإنسان على نتائج الظروف التي يمر ا. )١

الإنسان عما يظهر من نتائج تحت تأثير القدر  فيها يخبر تيال أي
العام. مثلا، يسافر أحد إلى أرض فيها جراثيم الطاعون، ويكون جسمه 



@ @

 

 

  �-- ٨٨ --� 

مهيأ للتأثر ا، ولا تتوفر هناك أسباب ينقذ ا نفسه من تأثير تلك 
الجراثيم؛ ففي مثل هذه الحالة يطلعه االله تعالى على نتيجة تلك الظروف 

يرى نفسه وكأنه أصيب بالطاعون، وذلك لكي يتأثر برؤية في صورة 
هذا المشهد فيتخلى عن السفر إلى أرض الطاعون، أو إذا كان موجودا 
فيها فليلتزم بالاحتياطات اللازمة التي تقيه من الإصابة بالطاعون. فلو 

  فعل ذلك نجا، ورؤياه في هذه الحالة تكون صادقة ليست كاذبة.
لها هي أن الإنسان يطلَع على القدر الخاص المزمع  الصورة الثانية )٢

  إجراؤه حيال حالته الأخلاقية أو الروحانية.
  أن يخبر الإنسان عن القدر المبرم. )٣

الأول والثاني من هذه الأنواع الثلاثة يزولان ويتغيران بالكثرة. ولكن 
في بعض  الأخير منها لا يتغير ولا يزول عموما غير أنه يمكن أن يبدل

  الأحيان نظرا لبعض الحالات الخاصة.
والآن أخبركم كيف ولماذا يتغير النوع الأول من النبوءات. 
فاعلموا أن النبوءة اسم آخر لإظهار قدر االله تعالى، أي لو أُظهِر ما 
سيؤول إليه أمر الإنسان بحسب أحواله الطبيعية والشرعية فهو ما 

نرى أن النوع الأول  ثم الاعتبار ينبع الأمر هذا يسمى بالنبوءة. نأخذ
للنبوءات هو إعلام الإنسان عن نتيجة حالاته الطبيعية، مثلا يخبر 
الإنسان أن صحته الجسدية المتدهورة ستؤدي إلى موته. لنفرض الآن 



@ @

 

 

  �-- ٨٩ --� 

أن مثل هذا الإنسان لم يتلق الخبر السابق، وشرع يهتم بصحته ويلتزم 
لك النتيجة؟ فكيف يمكن أن يضيع بالاحتياط اللازم، أفلا ينجو من ت

حق نجاته المنوط بإحداث تغيير معين إذا أخبره االله تعالى عن ذلك 
سابقا؟! لا شك أنه إذا استخدم الوسائل المتاحة له استخداما سليما 
واستطاع تغيير ظروف يوشك أن يتعرض لنتائجها السيئة، فلا بد أن 

  ينجو من المصيبة ويعصم من الهلاك.
اثُ الحاصلة بتأثير القدر العام تتغير بواسطة القدر الخاص أيضا. الأحد

وعليه فيمكن بواسطة القدر الخاص زوال النبوءة الصادرة وفق القدر 
العام. مثلا، إذا أُخبِر أحد عن موت فرد من أفراد العائلة فلجأ إلى 
التصدق والدعاء الكثير فقد يؤدي ذلك إلى زوال حادثة الموت؛ ومثَله 
كمثل شخص يقصد مكانا يجهل أحوال الطريق المؤدي إليه، كأنه يسير 
وهو في الظلام الحالك الذي لا يكاد يرى فيه، وكانت هناك حفرة في 
طريقه، ولو سار على طريقه لوقع فيها حتما، ويراه أحد معارفه في هذه 

ك الحالة فيقول له: إلى أين تتجه؟ أتريد أن تقع في الحفرة؟ أو يقول: إن
تتجه نحو هلاك. إلا أن الشخص يواصل طريقه فيصل إلى الحفرة ثم يعود 
من هناك، ويقول لمن ينصحه بأنك كذاب لأنني لم أقع في الحفرة ولم 
أمت. فلا بد أنه سيرد عليه: لو واصلت السير لوقعت، فما دمت 
امتنعت عن مواصلة السير فقد نجوت من الوقوع فيها. وسيلومه الناس 



@ @

 

 

  �-- ٩٠ --� 

أيضا قائلين: أَتصف نصحه بالكذب؟ وهل تجازي ذه الطريقة الآخرون 
اللامعقولة شخصا من عليك بإنقاذ حياتك. هذا المثال ينطبق على تغيير 

  القدر العام بقدر عام مثله.
أما مثال القدر الخاص فهو أن الذي نبه إلى أنه سيسقط في الحفرة  

جاوز المكان من أجل إنجاز أو يموت، يطلب من المنبه المساعدةَ لت
مهمة عاجلة، فيأتي المنبه بخشبة كبيرة يغطي ا الحفرة فيعبرها الأول 
دون الوقوع فيها. فهل يجوز لأحد أن يقول للشخص الثاني المنبه في 

لأن الشخص الأول قد عبر الحفرة بسلام؟  ،هذه الحالة بأنك كذبت
عرف الثاني شيئا عن الحفرة هل من شك في أنه لو لم ينبهه الأول لما 

في الظلام، وبالتالي وقع فيها حتما وهلك، ولو لم يساعده على عبور 
  الحفرة لما عبرها.

هكذا يخبر االله تعالى أحيانا عن مصيبة تحل بشخص معين، والغرض 
منه تنبيهه أو تنبيه بعض أقاربه على نتائج الظروف التي يعيشوا، فإن 

استعانوا باالله تعالى لعدم قدرم على تغييرها فقد غيروا تلك الظروف أو 
تزول تلك المصيبة المحدقة م. وفي هذه الحالة ليس من عاقل يعتبر هذا 

  ولا يسعه اام االله تعالى بالكذب. ،الإخبار كاذبا
مثلا إذا تفاقم  ؛وفي النوع الثاني للنبوءات يطلَع العبد على القدر الخاص

مه مضاجع الناس، وأراد االله تعالى أن ـظالأقضت مأنْ شر أحد لدرجة 



@ @

 

 

  �-- ٩١ --� 

يعاقبه على ظلمه في هذه الدنيا، أَمر الملائكة أن يقضوا على أمواله ورجاله 
وعزه وجاهه. وأحيانا يطلع االله تعالى بعض عباده أيضا على هذا الأمر 
الصادر منه، فعندما يتناهى هذا الخبر إلى مسامع الشرير يراجع نفسه 

الخشية الإلهية المطمورة تحت رماد الذنوب والآثام، فيشعر بسبب جذوة 
ويخرجها من تحت كومة  يةبدفء تلك الجذوة في تلك الأيام الزمهرير

فتحدث في قلبه تغييرات وتولد في  ،الرماد، فيراها تتقد وتزداد نورا ودفئًا
بدفء محبة االله وخشيته هذا  عندها يشعر نفسه رغبات جديدة لدرجة

بل بضعة أيام شريرا مفسدا، ويندم على أفعاله الشخص الذي كان ق
السابقة فيضع جبينه على عتبة ربه، فتغسلها دموعه. أفلا يرحمه االله الرحمن 
والرحيم بسبب حالته تلك؟ أفلا يغير قراره الصادر جراء حالة الشخص 

ليجعل قراره متوافقا مع حالته الراهنة؟ هل سيرحمه االله فينسخ أمر السابقة 
أم سيقول بأنني قد أطلعت عبدي على قراري هذا، لذلك لن أغيره عقابه 

ولن أرحم هذا الشخص مهما تاب؟ فلو لم يطلع االله تعالى أحدا على 
قراره حيال هذا الشخص فهل كان له أن يغير قراره وفق التعاليم 
الإسلامية أم لا بعد هذا التغيير الذي أحدثه هذا الشخص؟ كلا، بل كان 

سنته. فإن كان يستطيع تغيير قراره بعد صدوره وبعد إطلاعه  سيغيره وفق
أظهر  - بالإضافة إلى الملائكة- الملائكةَ عليه، فهل سيمتنع عن الرحمة لأنه 

قراره هذا على أحد عباده ثم أطلع بواسطته بعض الناس الآخرين أيضا. 



@ @

 

 

  �-- ٩٢ --� 

فإن غير قراره السابق على النحو المذكور، فهل يحق لمن عنده شيء من 
  العقل أن يقول بأن االله قد كذب والعياذ باالله؟

إذا توعد سيد مولاه بالعقوبة لحدوث خطأ منه، فندم المولى أشد الندم 
على ما بدر منه وتاب، ووعد بإصلاح أمره في المستقبل، فعفا عنه سيده 
ولم يضربه، فهل لإنسان سليم العقل القول بأن السيد كان كاذبا في 

  الوعد الذي صرح به؟ كلامه؟ وأنه خالف
l]ðçfß×Ö<Ùæù]<ÅçßÖ]  ،طلَع فيه الإنسان على نتائج القدر العامهو ما ي

وهو يتعلق في معظم الأحيان بالمؤمنين لينبههم االله تعالى إلى الخطر وينقذهم 
من الآفات الأرضية ويكمل عليهم رحمته، لأن المؤمن كغيره لا يخرج عن 

وكثيرا ما يتعرض للأضرار بسبب مخالفته للقوانين تأثير قانون القدرة الإلهية 
قبل ظهور النتائج - الطبيعية فيخبره االله تعالى أو أحد المؤمنين الآخرين 

فيتقي ذلك المآل  ،عن النتيجة التي ستؤول إليها حالته - الضارة لمخالفته
  بواسطة الدعاء أو الصدقة أو باللجوء إلى قانون آخر للقدرة الإلهية.

çßÖ]<^Ú_l]ðçfß×Ö<êÞ^nÖ]<Å  فهو ما يصدر فيه الحكم عن شخص ما
وفق القدر الخاص، وهو يتعلق بالمتمردين والمفسدين خاصة. والنبوءة التي 
تزول وفق هذا القدر لهي نبوءة العذاب، لأن نبوءة الوعد لا تزول أما 
نبوءة الوعيد والعذاب فيمكن أن تزول دائما، لأن زوال هذه النبوءة 

  ة الإلهية وتستوجب ظهور عظمة االله تعالى بغفرانه لعباده.مدعاة للرحم



@ @

 

 

  �-- ٩٣ --� 

أما القدر الخاص الذي يظهر بحق المؤمن فلا يزول لأنه يكون وعدا  
وليس وعيدا، لأن زواله لا يؤدي إلى إظهار عظمة االله تعالى. وبما أن 
الوعيد لا يصدر إلا لسبب ما، ويتغير بتغير ذلك السبب، أما الوعد فقد 

 أن تعالى االله عظمة ضد لذلك لا يزول الوعد، لأنه ،بلا أي سببيكون 
 تلقائيا دون مقابل أو وعد بإعطائه شيء عن -آخر سبب لأي- يمتنع

  .عمل وغيره
  القدر المبرم

ولقد أخبرتكم سابقًا أيضا أن القدر المبرم لا يزول إلا في ظروف 
القدر المبرم. لا يعني خاصة جدا. والآن أخبركم ما هو المراد من زوال 

زوال القدر المبرم زواله كليا في الواقع، بل المراد من إزالته هو تغيير 
صورته وتبديله بصبغة أخرى. ينـزل هذا القدر وفق أسرار دقيقة 
وعميقة، وإن التغيير فيه يؤثر على قوانين أخرى مما يؤدي إلى إفساد 

إزالة هذا القدر كليا،  -صةوفق حكَم االله الخا- النظام. لذلك لا يمكن 
وإذا زال فإنما يزول بالشفاعة التي هي مقام خاص جدا، ولم يقم االله 

  تعالى عباده على هذا المقام إلا مرات معدودة منذ بدء الخليقة.
والمثال على زوال هذا القدر جزئيا واقعة سيد عبد القادر الجيلاني 

كان يحبه -ن االله بخصوص مريد له رحمه االله. يحكى أنه تلقى إخبارا م
أنه سيزني حتما وهذا القدر مبرم. فأخذ يدعو له باستمرار إلى أن  - كثيرا



@ @

 

 

  �-- ٩٤ --� 

تلقى من االله الرد الآتي: لقد تحقق ما قلناه واستجبنا دعاءك أيضا. 
اندهش الجيلاني رحمه االله دون أن يعرف شيئًا عن الأمر الواقع. فلما جاء 

يلاني عليه الخبر قائلا: سبق أن تلقيت عنك إخبارا المريد للقائه قص الج
من االله، ولكني لم أخبرك وبقيت أدعو لك إلى أن تلقيت الآن هذا الخبر، 
فما القصة يا ترى؟ قال المريد: عشقت امرأة ورغم بذل قصارى جهدي 
فشلت في الزواج منها، فعزمت أن أزني ا وليكن ما يكون. وبينما 

ا الأمر إذ رأيتها في إحدى الليالي في الرؤيا كنت أسعى لتحقيق هذ
فضاجعتها، فلما استيقظت شعرت أن قلبي قد خلا من محبتها وزالت 
عني تلك الحالة السابقة. علم سيد عبد القادر الجيلاني رحمه االله من قصته 
أن القدر الذي استحال زواله نظرا إلى ظروف هذا الشخص وأعماله، 

قد حققه االله تعالى بصورة أخرى وأنقذ هذا وكان ظهوره وشيكًا، ف
الشخص من وقوعه في الإثم استجابةً لدعائه له، وهكذا نجّاه بقدرته 

  الخاصة من مغبة أعماله السيئة.
  هل يوحي زوال القدر بحدوث نقص أو عيب في عظمة االله؟

هنا ينشأ سؤال: ألا يحدث نقص أو عيب في عظمة االله تعالى عند 
  زوال القدر؟

رد على ذلك: لا يحدث البتة، وذلك لأن هناك فوائد جمة أيضا في وال
زوال القدر، فإن الإخبار عن هذا القدر ثم إزالته يدل على شفقة االله 



@ @

 

 

  �-- ٩٥ --� 

تعالى ورحمته، لأنه لما يطلع االله تعالى عبده على مصيبة نازلة به فإنه يأخذ 
جو منها حذره ويتخذ جميع الاحتياطات اللازمة لينجو منها، وبالتالي ين

بإحسان من االله. فإن إخبار االله تعالى عن القدر قبل حلول أوانه يدل 
وإن إزالته أيضا دلالة على رحمة االله تعالى،  ،على شفقة االله تعالى بالعباد

وعليه فلا يؤدي زوال القدر إلى حدوث أي نقص أو عيب بل يحقق 
  فائدة كبيرة.

 ينـزل ص الذي لاوهناك فائدة أخرى كامنة في إزالة القدر الخا
العام وإنما ينـزل بناء على تغير الحالة الروحانية للإنسان،  القدر نتيجة

وفي إزالته إظهار لقدرة االله تعالى، بل إذا فكّرنا جيدا أدركنا أنه بدون 
إزالة القدر الخاص لا يتحقق إظهار القدرة الكاملة. فمثلا لو كان أحد 

دون نشر الدين مما يجعله مستوجبا  يعارض الأنبياء عليهم السلام ويحول
للعقوبة، فيطلع االلهُ تعالى نبيه على هلاك هذا الشخص. ثم إذا هلك ذلك 
الشخص رغم توبته، فإنه يخفي كون االله قادرا، وأكثر ما يستدل به هو 
كون االله عليما، ولكن لا يعني شيئًا كونه عليما ما لم يكن قادرا أيضا؛ 

أن يجذب محبة الإنسان نحوه. فإن الإخبار عن شيء  الأمر الذي يمكن
وعدم زواله سيدل على علم الغيب ولن يكون دليلا على القدرة. بل قد 
يقع الناس في شبهة ذه الحالة إذ يظنون أن هذا النبي قد عثر على طريقة 

ولكن إذا زال حكم خاص عند زوال  ما لمعرفة بعض الأنباء الغيبية،



@ @

 

 

  �-- ٩٦ --� 

الأوضاع فإنه يشكل دليلا واضحا على أن ذلك الحكم الظروف وتغيرِ 
كان من الإله القادر الذي يصدر أوامره وفق الظروف والأحوال، وكلما 
غير الإنسان حالته غير االله تعالى قدره تجاهه، ويتجلى من خلال ذلك 
جلاله تعالى وعظمته، ويزداد رجاء العبد لأنه يدرك أن االله تعالى إذا كان 

ى البطش فإنه قادر على العفو أيضا وأنه ليس كالآلة المبرمجة. يقدر عل
إنني على يقين بأنه لو نظر المرء بعين الإنصاف فسيعلم أنه لو لم تزل 

- النبوءات الإنذارية لما ثبت كون االله تعالى قادرا. بل سيتضح وكأنه 
مثل معصرة تعصر قصب السكر وتعصر يد صاحبها أيضا  -والعياذ باالله

وقعت فيها، ولا تبديل لأمر االله تعالى ولا تغيير فيه مهما تاب أحد،  إذا
  ولا فائدة من وراء ترك عدائه وتحري صداقته.

قد تخالج أحدا شبهة في هذا المقام أنه لو بدلت النبوءات ذه الطريقة 
فما الدليل على صدقها إذن؟ ولماذا لا يقال في هذه الحالة بأنه خداع 

  طائل وراءه.ليس إلا، ولا 
والرد على ذلك هو أن النبوءات تدل على الأسباب الخفية أولا، أي 
تحتوي على أمور لا ترى أسبابها ظاهرةً، ولا مجال للقياس والظن إلا في 
أمورٍ أسباا ظاهرة، فمثلا إذا كان أحد مريضا وأُخبِر عنه أنه سيموت 

أُخبِرنا بخبر دون فيمكن أن يكون في ذلك دخل للقياس والظن، أما لو 
أن تكون أسبابه ظاهرة، ثم تظهر آثاره لاحقًا، فلا يمكن أن يسمى هذا 



@ @

 

 

  �-- ٩٧ --� 

الخبر تكهنا أو تخمينا حتى ولو زال فيما بعد، لأن جزءًا منه طبع ختم 
التصديق على الآخر. وعليه فلا يمكن أن يكون صدق النبوءات مشتبها 

  الناس. دايةفيه رغم زوالها، بل مع زوالها تكون كافية له
الرد الثاني على هذه الشبهة هو أن النبوءات الإنذارية تخص الأعداء 
عموما، والعدو يكون عنيدا ومستهزئًا بخصمه بشكل عام، ولا يستفيد 
بالإنذار المسبق إلا قليلا، وقلّما يستفيد الناس من الإنذار بحيث يزول 

بالمئة من النبوءات عنهم العذاب. وعليه فكيف يمكن لخمسة أو عشرة 
أن تؤدي إلى الشك في مصداقيتها كلها؟ في  -التي يتم إزالتها-الإنذارية 

حين أن تحقق جميع النبوءات المحتوية على الوعود، وتحقق تسعين أو خمس 
وتسعين بالمئة من النبوءات الإنذارية أيضا يؤكّد بشكل واضح وجلي 

  على صدق من ينبئ عن هذه النبوءات.
ثالث هو أن الأخبار التي تعطى تحت تأثير القدر الخاص ليست والرد ال

نتيجة أمور طبيعية، بل تكون نتيجة أمور روحانية، وهي النبوءات التي 
يثير المعارضون حيالها شكوكًا أكثر. على سبيل المثال ما أُنبِئ عن 

، أو ما أنبئ عن آم �"ليكهرام" بأنه سيقتل بسبب إساءته إلى النبي 
، أو ما أُخبِر عن أحمد بيك �بأنه سيلقى في الهاوية بجريرة إساءته إليه 

وصهره بأما سيهلكان؛ فلم تكن هذه العقوبات نتيجة لأي أمر طبيعي. 
لو قتل "ليكهرام" شخصا ثم قيل بأنه سيقتل ذه الجريرة لكان أمرا 



@ @

 

 

  �-- ٩٨ --� 

حمد بيك عقوبةٌ نتيجةً لأمور طبيعية مختلفًا، وكذلك لو حددت لآم أو أ
لكان بالإمكان الاعتراض عليها، غير أن جرائمهم التي استحقوا بسببها 
تلك العقوبات كانت جرائم روحانية، فإن تحقق ولو بعض أجزاء من 
مثل هذه الأنباء لكان ذلك دليلا على أن المخبر عنها على علاقة مع االله 

أن يخبر عن مثل هذه الأخبار التي لا أثر  تعالى، إذ لولا ذلك لما استطاع
لها في الأمور الطبيعية، ولأنه لا يسع أحدا الإخبار عن عقوبة الآثام 
الروحانية إلا االله، وأنى للإنسان أن يخبر بمجرد النظر إلى الآثم الروحاني 

  عن كيفية تلقّيه العقوبة؟!
ن يصور له حالته وإن قيل: ما ذكرت أن إخبار أحد في كثير من الأحيا

الموجودة، أي يصرح فيه عن نتيجة الظروف التي يمر ا هذا الشخص 
أو حالة  حاليا، ولكن لماذا لا يخبر بشكل واضح بأن حالتك الموجودة

تؤدي إلى نتيجة كذا وكذا، وذلك حتى لا يشك الناس في الرؤى  ،فلان
  تعرضوا للابتلاء. والإلهامات؟ وإن أُخبِر الناس ذه الصراحة لما 

  ورده كما يلي:
أولا: من كان في قلوم مرض يقعون في الشبهات في كل حال، فمثلا 

ومع ذلك يثير  �نلاحظ ذكر شرط بشكل واضح في نبوءات حضرته 
الناس الاعتراضات. لقد صرح في النبوءة المتعلقة بالطاعون أنه لن ينتشر 

القرى الأخرى، ومع ذلك يقول في قاديان طاعون جارف كما ينتشر في 



@ @

 

 

  �-- ٩٩ --� 

الناس معترضين بأنه كان ينبغي ألا تحدث في قاديان حالة واحدة من 
  الطاعون.

أن الغاية المتوخاة من الرؤيا أو الإلهام  وهي ثانيا: هناك فائدة أخرى
تتحقق بشكل أفضل في اتباع هذا الطريق للإخبار. يعطى من خلال رؤيا 

علاوة على - ويهدف  ،عن المستقبلمنذرة أو عن طريق الوحي خبرا 
إلى أن يتنبه هذا الشخص المعني ويفكر في إصلاحه، أو  - أغراض أخرى

رسلًا مبشرِين �تتم عليه الحجة إن لم يصلح نفسه، كما قال تعالى: 
  .)١٦٦ :(النساء �ومنذرِين لئَلَّا يكُونَ للناسِ علَى االلهِ حجةٌ بعد الرسلِ

اختصار، إن النبوءات الإنذارية تأتي لإقامة الحجة، وتعطى ا فرصة ب
أخيرة للإصلاح لمن تصدر ضده، وإن لم يستفد ا أقيمت بذلك الحجة 
عليه. ومن الثابت المتحقق أنه لو أرِي أحد عن ذاته بأنه محموم، وشعر 

ول أحدهم بمعاناة الحمى، فسيؤثر فيه هذا الوضع تأثيرا مغايرا عن تأثير ق
له بأن ظروفه توحي إلى إمكانية تعرضه للحمى. كذلك لو أُخبر أحد 
من الغيب بأن فلانا قد قُدرت له عقوبة معينة بسبب لادينيته فسيكون 
تأثير ذلك مغايرا لتأثير قول أحد له بأن فلانا قد يتعرض للعقوبة لذلك 

أن يخبر  السبب. فإن كانت العقوبة قد قدرت بسبب أعماله فمن حقّه
  حتما على هذا النحو.

وإن قيل: لمَ لا يخبر االله تعالى عن الحالة الأخيرة المتوقع حدوثها في 
  اية المطاف؟ ولماذا يخبر عن الحالة المتوسطة التي يرتاب فيها الناس؟ 



@ @

 

 

  �-- ١٠٠ --� 

فأحد الردود عليه كما أخبرت سابقًا أن الغاية من النبوءات هي 
س إن لم يخبروا عن جانب القدر الإصلاح، فكيف يمكن إصلاح النا

الذي يمكن أن يتغير؟ الحق أن ألوفًا من الناس ينجون من الهلاك نتيجة 
  هذا النوع من الإظهار للقدر، وباعثه رحمةُ االله تعالى. 

ثانيا، كما ذكرت سابقًا أن الله صفتين من صفاته نود إلقاء الضوء 
زء القدر الذي لا يتبدل عليهما هنا هما العليم والقادر. فلو أخبر عن ج

لثبت كون االله تعالى عليما دون كونه قادرا. فالإخبار عن القدر المتوافق 
مع الظروف الحالية ضروري لإظهار قدرة االله تعالى، وبدون ذلك لا 
يمكن أن تتجلى للإنسان قدرةُ االله الكاملة. إن إظهار مثل هذا القدر 

أجل إظهار قدرة االله تعالى، المتوافق مع الظروف الحالية ضروري من 
وبدون ذلك لا يمكن أن يتأتى ظهور كامل لقدرة االله تعالى، بل الذريعة 
الوحيدة لإظهار قدرة االله على الإنسان هي أن يصدر أمر من االله تعالى 
وفق حالته الروحانية الراهنة، فإن ظلت تلك الحالة قائمة عومل وفق ما 

  تغيرت معاملته أيضا. تم إظهاره له، وإن تغيرت حالته
وإن قيل: بما أن الناس يتعرضون للابتلاء جراء هذه النبوءات لذلك 
كان الأفضل ألا يعطي االله تعالى مثل هذه الأخبار، فرده: لا يسع االله 
تعالى ترك الحق خوفًا من شر الشرير والمفسد. وكيف يمكن أن يترك االله 

أمرا تظهر من خلاله رحمةُ االله  - نظرا إلى شر الأشرار والمفسدين-تعالى 



@ @

 

 

  �-- ١٠١ --� 

تعالى وتثبت قدرته ويثبت كونه الفاعلَ بالإرادة. فماذا عسى أن يكون 
المانع لمثل هذا الإخبار غير ضجة الناس الذين وطّنوا أنفسهم على 

وما منعنا أَنْ نرسلَ بِالْآيات إِلَّا أَنْ كَذَّب �المعارضة؟ يقول االله تعالى: 
، أي هل نمتنع عن إرسال الآيات لأن )٦٠ :(الإسراء �الْأَولُونَ بِها

  الشريرين قد كذبوها في الأزمنة الماضية؟! 
يترك أمرا يكفل إظهار رحمته فمما يخالف سنة االله تعالى وعظمته أن 

وقدرته على العاقلين لأن الأشرار يتعثرون جراءه. ثم ماذا عسى الشرير 
ثره الأصلي، فلماذا يحرم بسببه المؤمنون من أن يتعثر به أكثر من تع

  الانتفاع ذا الأمر؟
لهداية المعترضين على مثل هذه النبوءات مع كوم -وأذكر فيما يلي 

من الإسلام نفسه بعض الأمثلة التي لم يذكر فيها االله تعالى  -مسلمين
فة وفق أمرا أخيرا بل أظهر مشيئته تدريجيا، أو أخبر فيها عن عاقبة مختل

كل حالة. وأحد هذه الأمثلة الحدثُ العظيم الذي يعرف بين المسلمين 
الذي يرتبط بأساس الإسلام ارتباطًا لا يمكن لأي مسلم ذي  ،بالمعراج

في ذكر أحداث المعراج أنه أُمر أولا  �علم أن يتجاهلَه. يقول النبي 
 الأمر مرة بعد أخرى �عرض  �بخمسين صلاةً، ثم بمشورة موسى 

كتاب الإيمان،  :(مسلمحتى تلقّى أمر الصلوات الخمس في اية المطاف. 
  . وفرض الصلوات) ،إلى السماوات �باب الإسراء برسول االله 



@ @

 

 

  �-- ١٠٢ --� 

سيقول ذلك  �فالظاهر الآن أن االله تعالى يعلم سلفا أن موسى 
وهو بدوره وفق تلك المشورة سيطلب مني التخفيف في الحكم.  �للنبي 

فالسؤال المطروح الآن: لماذا أمر االله تعالى أولا بخمسين صلاةً ثم استبدلها 
بخمس ؟ ولماذا لم يأمر بخمس صلوات منذ البداية؟ فردكم على هذا هو 

  ردنا على تغيير النبوءات.
ذكر آخر شخص في جهنم، والمثال الثاني هو الحديث الشهير الذي ي

فيبدي  ،عظيمة شجرةً ىوالذي يخرجه االله تعالى منها وفق رغبته، فير
ا وميثاقً اعهد بعد أن يأخذ منه شاء ما االله هفيعطيرغبته ليستظل بظلها، 

شيئًا غيره، إلا أنه يرى شجرة أخرى أكثر خضرةً من  سألي لا أن
ا فيعطيه ما شاء بعد تذكيره الأولى، فيسأل االله تعالى أن يقدمه إلى ظله

بعهده، وأخذه عهدا وميثاقًا آخر ألا يسأل شيئا غيره، وأخيرا يتمنى 
فيضحك االله تعالى ويدخله  ،هذا الشخص أن يدخله االله تعالى الجنة

. ويتضح من هذا (مسلم، كتاب الإيمان، باب آخر أهل النار خروجا)الجنة. 
الحدث أيضا كيف يعطي االله تعالى خبرا متوافقًا مع كل مناسبة، فلقد 
أخذ االله تعالى منه عهدا ألا يسأل شيئا غيره، ويفهم من هنا أنه لا يريد 
أن يدخله الجنة، في حين أنه ليس صحيحا، بل كان االله تعالى يريد 

لجنة رويدا رويدا يثير إدخاله الجنة، وإن تقريب االله هذا الشخص إلى ا
نفس الاعتراض وهو: لماذا لم يدخله االله تعالى الجنة مرة واحدة؟ فالرد 



@ @

 

 

  �-- ١٠٣ --� 

عليه سيكون ردا أيضا على الاعتراض على تغيير هذا النوع من 
  النبوءات.

وأقول في النهاية مرة أخرى بأن النبوءة اسم لإظهار القدر، من المسلّم 
فلا وجه أن يحرم الإنسانُ من فائدة  به عند المسلمين أن القدر يزول،

  يجنيها جراء زوال ذلك القدر الذي أخبر عنه سابقًا.
خلاصة القول، إن القدر واكتساب الأعمال يجريان في وقت واحد، 
بحيث أن القدر يجري من االله تعالى منفصلا ويضاف إليه تدبير الإنسان 

الإنسان مطلقًا، أما هذا فتكتمل أعمالُه. هناك قدر لا دخل فيه لأعمال 
القدر الذي نذكره فهو لا يتعلق بالأعمال وإنما بجزائها. وإن صدر هذا 

 الإنسان عنها يسأل لا التي تلك فهي الأعمال بخصوص القدر أحيانا
 .لها وجزاءً أخرى لأعمال نتيجة الأعمال تلك تكون إلا أن اللهم عموما،

فإن الحج والصلاة والصوم والزكاة وغيرها، والكذب والزنا وقطع الطريق 
وغيرها أيضا من أعمال الإنسان التي يكتسبها بحسب رغبته ورضاه، 
وبالتالي فإنه يستحق عليها جزاء أو عقابا. رغم كل ذلك يقوم جاهل 

يجبر ويقول بأن االله يجعلني أسرق أو أزني، ولا يدري أن قدر االله تعالى لا 
على ارتكاب السيئات، فإنه طاهر قدوس فلا يطالب إلا بالأعمال الطيبة 
والطاهرة، وعليه فلو كان قد جرى قدر االله تعالى ذا الخصوص لجعل كل 

 �ولَو شئْنا لَآتينا كُلَّ نفْسٍ هداها�إنسان يعمل صالحًا، كما قال تعالى: 



@ @

 

 

  �-- ١٠٤ --� 

الناس لجعلناهم جميعا مسلمين ولم  ، أي لو كنا نريد إكراه)١٤ :(السجدة
نجعل أحدا كافرا. فلو كان االله تعالى يمارس الإكراه على الناس لجعل 
الجميع يقومون بأعمال صالحة فحسب. ولكن العجب أن الإنسان ينسب 

طاهرة، ويقول بأن االله تعالى جعلني أسرق ولا دخل  إلى االله تعالى أفعالا غير
ين أنه بنفسه يجعل القدر السيئ يسري عليه. فليس لي في هذه الفعلة، في ح

صحيحا أن االله تعالى يجري قدرا سيئًا يضطر الإنسان إلى ممارسة أفعال 
سيئة. نعم، هناك قدر سيء يجريه الشيطان ويجعل أولياءَه وأتباعه يتصرفون 

 :(النحل �ونهإِنما سلْطَانه علَى الَّذين يتولَّ�بحسبه. ويقول االله تعالى: 
، وبما أن مثل هؤلاء الناس يتركون االله ويصيرون أتباع الشيطان )١٠١

فيتركهم االله تعالى أيضا، وبالتالي يتسلط الشيطان عليهم. فمن يعمل سيئًا 
ثم يقول بأن االله يجعلني أفعله فإنه يرتكب إساءة بالغة إلى االله تعالى. وهناك 

ن يصدر منه فعل سيئ فيقول: ما ذنبي في مقولة مروجة في بلدنا يرددها م
ذلك فإن الأمر كان قدرا مقدرا. هذه قلة أدب وإساءة إلى االله، لأنه من 
الخطأ القول بأن قدر االله تعالى يضطر للأعمال السيئة، ولكن القدر السيئ 
يجري من الشيطان على الذين يصيرون عبدة له حتى يأتي عليهم وقت لا 

ة من ربقة الشيطان ولو أرادوا ذلك، أي أم يسعهم التخلص بسهول
يريدون التخلي عن ارتكاب ذنب ما ولكنه يصعب عليهم، ثم تبلغ حالتهم 
  مستوى لا يريدون فيه التخلص من مخالب الشيطان بل ينضمون إلى سربه.



@ @

 

 

  �-- ١٠٥ --� 

والآن أريد إخباركم عن الأضرار الناجمة عن عدم إيماننا بالقدر الإلهي 
، كما أخبركم عن منافع الإيمان به وفوائد صدوره وبعدم صدوره من االله

  منه.
هذا سؤال هام يحتاج إلى التفكير الكثير فيه، ولكن الأسف أن 

١لم ينتبهوا إليه. روالمتصوفة ومشايخ الظاهر المتمسكين بالقش
   

   

                                                           

١��W6�و/aI��2ل�)'&����Wא��אد��`�א%<�ن��� ]&�C$_[�و^�[؟��]�ل�'*�
א ���)+*���`�א��Kو+��eא%<�ن������]��dא אT_�و�����cאEא�2��b[�)ن�


��6)ن� ]&�C$_[�و^�[��a��`�H+عCذא�زh�Eא���ei��
G���?
G�،ع��Cن�زhو
������א�=�+�4k,���6)��+2>;:�1&�^�_?א،�وj^�_?א����M&�)ن�,�5�E62�F�K� �



 

 

 

 
 

 

�ال��د� �وكان �تأخر �قد �كان �الوقت �أن (بما

�خطاب� �من �به �بأس �� �جزء �وكان قارسًا،

�باقيًا ��،حضرته  �أن+*لذلك
َ
�وأ �هنا، جّل�خطابه

  إ?ى�اليوم�الثاني.��بقيالجزء�ا4ت

�Bي� �حضرته �تناوله �الذي �التا?ي �الجزء وإليكم

  اليوم�الثاني).



@ @

 

 

  �-- ١٠٧ --� 

 إزالة بعض الشبهات

  المتعلقة بمسألة القدر

كنت أريد بعد شرح مسألة القدر الإلهي أن أذكر لكم منافع الإيمان 
به، وكنت أنوي أن أتناول هذا الموضوع الآن ولكن كتب لي أحد 

  الإخوة بعض الأسئلة، وأرى أولًا أن أرد عليها باختصار. 
يسأل هذا الأخ: من أين اكتسب الشيطان قدرته على الإغواء 

  والإضلال؟
ه عندما يجعل الإنسان أفكاره شيطانية بسبب لقد ذكرت بالأمس أن

التعلق بالشيطان تنشأ للشيطان أيضا علاقة معه، فيبدأ بإضلاله. فقد نشأ 
هذا الضلال من نفس الإنسان. وأضرب لذلك مثالا أنه إن رافق شارب 
خمر سكيرا آخر وتبعه حيثما ذهب لمعاقرة الخمر فهل يصح قوله: ما أنا 

يث يشاء؟ فإنما يتبعه برضاه ويرافقه لكونه مثله إلا تابعه، يسير بي ح
  مدمن خمر يبحث عن نشوا.

لقد ذكر صاحب "المثنوي المعنوي" هذه العلاقة بمثال لطيف حيث 
قال: أمسك فأر بحبل جمل وأخذ يجره، فَزها الفأر فخورا مسرورا لظنه 

هو اكتساب قوة كبيرة مكّنته من اقتياد حيوان كبير كالجمل. وبينما 
على هذا الحال إذ وصل را. فلما كان الجمل لا يحب الدخول إلى الماء 



@ @

 

 

  �-- ١٠٨ --� 

توقف عند اقتراب الفأر إلى الماء. بذل الفأر قصارى جهده ليجر الجمل 
  نحو الماء إلا أنه لم يطاوعه، فسأله الفأر: 

الجمل! ما سبب الامتناع؟ وقد كنت لي المطواع. فقال الجمل: أيها 
حيث شئت اتباعك، أما الآن فما عدت أريد، ولن لقد اتبعتك إلى 

أطيعك. باختصار، لما كان الفأر يجر الجمل، كان يتراءى للناظرين أن 
الجمل يتبع الفأر، ولكن الحقيقة أن الجمل كان يتوجه من تلقاء نفسه 
حيثما أراد، لا حيثما يريد الفأر. وعليه ففي الظاهر يبدو وكأن 

ولكن في الحقيقة لا سلطان له على  ،سانالشيطان قد تسلط على الإن
الإنسان، بل الإنسان يضع حبله في يد الشيطان ويتبعه من تلقاء نفسه. 
ومن يريدون التخلص من الشيطان فإم يرفضون اتباعه بكل شدة، 

  فبالتالي يهرب منهم الشيطان مذعورا.
إِلَّا أَنْ وما تشاءُونَ �والسؤال الثاني هو: ورد في القرآن الكريم: 

، ويترشح منه أن جميع أعمال الإنسان تصدر )٣٠ :(التكوير �يشاءَ االلهُ
  تحت مشيئة االله تعالى.

: الآيات التالية قد سبقتهافلا تعني هذه الآية ما خطر ببال السائل، 
يستقيم  لمن شاءَ منكُم أَنْ *إِنْ هو إِلَّا ذكْر للْعالَمين  *فَأَين تذْهبونَ �
* ينالَمالْع باءَ االلهُ رشاءُونَ إِلَّا أَنْ يشا تم٣٠- ٢٧ :(التكوير �و( .

  يقول االله تعالى: 



@ @

 

 

  �-- ١٠٩ --� 

أين تذهبون؟ فليس القرآن الكريم إلا ذكر ونصيحة من االله تعالى لمن 
وما تشاءُونَ إِلَّا أَنْ �يصلح أموره ويستقيم على الحق. ثم يقول تعالى: 

يينالَمالْع باءَ االلهُ را من  �شأي إن سعيكم للاستقامة لن يورثكم إنعام
االله ما لم يصبح رضاكم متوافقًا مع رضى االله تعالى، أي ينبغي أن تصبح 
أعمالكم وعقائدكم متوافقة مع الشريعة، فآمنوا بما أمر به االله تعالى 

يام بالصلاة من القبه أي قوموا بما أمركم االله  ،وأحسنوا العمل به
والصوم والزكاة والحج وغيرها، وعند ذلك ستشعرون بتأثير هذا الكلام 
الطيب وإلا فلا. وهو أسلوب يشبه القول لأحد: سنفرح بكم إذا 
عملتم بحسب مشيئتنا. فلا يثبت من هذه الآية أن االله تعالى يجعل 

  الإنسان يقوم بجميع أعماله ولا دخل للإنسان فيها.
، فلم يكن هناك )٢٨ :(الرعد  �إِنَّ االلهَ يضلُّ من يشاءُ�أما الآية: 

داع للسؤال عنها، إذ كُتب كثيرا عنها في أدبيات جماعتنا، ولقد بين االله 
تعالى هنا أنه لا يضلّ أحدا إلا الذي يصبح بنفسه كذلك. يقول االله 

  .)٣٥ :(غافر �كَذَلك يضلُّ االلهُ من هو مسرِف مرتاب�تعالى: 
  .)٢٧ :(البقرة �وما يضلُّ بِه إِلَّا الْفَاسقين�ويقول تعالى: 
 :(التوبة �وما كَانَ االلهُ ليضلَّ قَوما بعد إِذْ هداهم�ويقول أيضا: 

١١٥(.  
 أي كيف يمكن أن يرسل االله تعالى الهدى ثم يضل الناس بنفسه؟!



@ @

 

 

  �-- ١١٠ --� 

الذي يضلّ بنفسه. والحق أن من يغمض عينيه فلا يضلّ االله تعالى إلا 
لفترة طويلة فلا بد أن يعمى يوما، كذلك من لا ينتفع بالبصر الروحاني 
فلا بد أن يفقده، ولما كان االله تعالى هو من وضع هذا القانون فلا بد أن 

  تنسب إليه نتيجته.
أن نتذكر  أما حديث: "جف الْقَلَم" والأحاديث المشاة له، فينبغي

بخصوصها أنه ينبغي أن نجعلها أولا خاضعة للقرآن الكريم، ويجب أن 
 ،تفسر بما يناسب الآيات القرآنية، فلا يكون المراد منها إلا القدر العام

أي قانون القدرة الإلهية، وأي شك في هذا أن قانون القدرة الإلهية جار 
القدر الخاص  منذ بدء الكون. أو لا يراد به كل عمل بل أريد به

، وأي شك في أن االله تعالى هو من يجري الأقدار الخاصة. أو فحسب
  يراد به العلم الإلهي، وهذه هي الأمور المكتوبة في اللوح المحفوظ.

والآن أذكر شبهة منتشرة في فئة المثقفين من الناس. لقد زاد في 
رفوا الناس الاهتمام بالبحث والتحقيق في هذه الأيام فيريدون أن يع

كنه كل أمر وسبب حدوثه. فمثلا، البذرة تنبت. وقد أجريت 
البحوث عن سبب نباا. ظن الناس فيما سبق أنه لما تبذر بذرة في 

أي ينبتها، ولكن لا يقبل أحد  ،الأرض يأتي ملك فيسحبها إلى الأعلى
الآن مثل هذه الأمور، بل يريد أن يعرف لماذا تنبت البذرة وما هو 

  ؟سبب نباا



@ @

 

 

  �-- ١١١ --� 

كذلك تجرى بحوث أخرى لمعرفة وجود أشياء شتى، مثلا نكون 
تحت الشمس وفجأة يظللنا الغمام، فمن أين يأتي الغمام فجأة؟ يقول 
أصحاب العلوم الجديدة أن الغمام تشكل منذ أيام كثيرة، وانطلق من 
أماكن بعيدة ليصل الآن فوق رؤوسنا، أو أنه تشكَّل بسبب البرودة في 

ا من جزيئات بخار الماء المدفوعة مع الهواء من أماكن بعيدة. الأجواء فوقن
فلو ذُكر لهؤلاء أننا دعونا من أجل نزول المطر فجاءت السحب الماطرة، 
لسخروا منا قائلين: لقد تم الدعاء الآن، أما الغيوم فكانت قد تشكلت 
 قبل أيام كثيرة وانطلقت، فكيف يمكن أن يعد مجيؤها استجابة للدعاء؟

  تثار اليوم مثل هذه الاعتراضات، إلا أا باطلة كلها. 
نؤمن بوجود سبب لتشكل السحب، ولكن السؤال هو: هل كان االله 

قبل مليون سنة أو ملايين السنين أو قبل أية مدة -تعالى يعلم أم لا 
بأن عبدي فلانا في وقت معين وفي مناسبة معينة سيقوم  -أخرى

لا أنه سيساعده؟ إذا كان االله تعالى يعلم ذلك  بالدعاء؟ ثم أكان يعلم أم
لأن عبدا من  - مهما كان زمن تشكلها قديما-فإن السحب قد تشكلت 

عباد االله كان سيدعو، وكانت رحمة االله تعالى ستبلّغ السحب هناك. 
وعليه فإن مثل هذه الاعتراضات باطلة إذ يمكننا القول بأن الأمر المتحقق 

لضرورة سببا مباشرا لأصل حدوث ذلك الأمر عقب سبب سابق ليس با
السابق، بيد أنه لا يمكننا إنكار أن الأمر السابق نشأ إرهاصا لتحقيق 



@ @

 

 

  �-- ١١٢ --� 

الأمر اللاحق. ألا يتم توفير أشياء تستجلب من بعيد قبل نزول الضيف؟ 
فهل كان جلبها قبل مجيئه دليلاً على أا لم تجلب لأجله. إن االله تعالى 

لأجل  ،كان يعلم أن عبده سيدعو لتمطر في وقت معينعالم الغيب و
ذلك فإنه أعطى من بدء الكون مثل هذه الأوامر أن تتهيأ في ذلك الوقت 
المعين أسباب لتحقيق رغبة ذلك العبد. فكان نزول المطر نتيجة لقدر 

  خاص من االله تعالى ظهر في ستار القدر العام.
كان وراء هذا الأمر ولم  والسؤال الآن: كيف عرفنا أن القدر الإلهي

يكن ذلك نتاج أسباب عامة للقدرة الإلهية؟ لمعرفة هذا الأمر ينبغي أن 
التي لا يرى نظيرها في القاعدة - ننظر فيما إذا كانت بعض الأحداث 

تحدث بشكل متواتر بحيث لا يمكن اعتبارها من قبيل  -العامة في الدنيا
تحت تأثير قدر خاص من االله.  لو ثبت حدوثها لعلمنا أنه قد تمّفالصدفة؟ 

فمثلا إذا رأينا بشكل متواتر تجمع الغيوم بعد الأدعية فلا يمكن وصفه 
  بالصدفة، بل لابد من تحديد سبب آخر له. 

إضافة إلى ذلك، لا يمكن عده من المصادفات لسبب آخر وهو أن 
ا وتكرارا لهذه الأمثلة إذ حصل مثل ذلك مرارا هناك تسلسلًا واطّراد

استجابة لأدعية الصلحاء عبر القرون، فلا يمكن وصفه "صدفة". وزد 
على ذلك أن من يعتبرون هذه الأمور "صدفةً" يصرحون بأنفسهم أن لا 
شيء في العالم يسمى بالصدفة، بل لا بد أن يكون سبب لكل حادث. 



@ @

 

 

  �-- ١١٣ --� 

ليس هناك مجال للتطرق إلى هذه القضية مفصلًا وإلا أخبرتكم عن 
الصدفة. على أية حال، إذا كانوا يرون بعدم حدوث أي  فهمهم معنى

  أمر من أمور الدنيا "صدفةً" فلماذا يعتبرون ما يخالف عقيدم "صدفةً"؟
باختصار، ينبغي أن تتذكروا جيدا أن قدرا من االله قد جرى سابقا، 

  ولا يمكن إنكاره نظرا لوجود أسباب ظاهرة له.
  القدرأضرار ناجمة عن سوء فهم مسألة 

والآن أذكر بكل أسف تلك الأضرار التي يتعرض لها الناس بسبب 
عدم فهمهم لهذه المسألة. يتميز القدر الإلهي بمكانة سامية في إحياء 

ولكن للأسف ما قدره الناس حق قدره، بل عاملوه كما عاملوا  ،الناس
 يا�يوم القيامة في حضرة االله:  �القرآن الكريم الذي سيقول عنه النبي 

 شك لا ، مما)٣١:(الفرقان �رب إِنَّ قَومي اتخذُوا هذَا الْقُرآنَ مهجورا
 زمن � النبي يصدقوا لم الذين أولئك هنا �قَومي� من المراد أن فيه

المسلمين لأم القوم الحقيقيون للنبي  تشمل الكلمة هذه ولكن بعثته،
 االله قال والذي لهدايتهم، جاء الذي القرآن ، انظروا كيف يستخدمون�

أحد  يسمع فمثلا لا العلى، الدرجات إلى ليأخذهم أنـزله إنه عنه تعالى
ولكنه إذا مات باتوا يقرأونه  من القرآن، واحدة حياته كلمة في منهم

 القرآن الناس ختم مرة كم الموت بعد يسأل لن أنه مع. عليه ويسمعونه
  لا؟ في حياتك أم القرآن ذا عملت هل: يسأل إنما قبره، على



@ @

 

 

  �-- ١١٤ --� 

أيمانا كاذبةً ولو مقابل  به يحلفون أم الكريم للقرآن استعمالام ومن
   نصف روبية، وهكذا يتخذُ القرآن ذريعةً لغصب حقوق الآخرين.

 إذا فإنه. المشايخ بعض يفعله ما الكريم للقرآن استعمالهم سوء ومن
المشايخ لتغفَر به ذنوب  من جماعة إلى بالمصحف أهله حضر أحد مات

 المصحف أحدهم فيأخذ حلقة، شكل في الميت. فيجلس المشايخ
 يظنون وهم. القرآن هذا لك وهبت لقد: للميت قائلًا للآخر ويناوله

 لا هذا أن والحق! وغفرانه الميت ذنوب سقوط إلى سيؤدي هذا أن
 المشايخ هؤلاء إيمان يحبط وإنما ذنوب الميت، من ذنب أي يحط

  .الميت وأقارب
نسخا من  يشتري المشايخ بعض أن الكريم للقرآن استغلالهم ومن

ثم بعد موت أحد  بسعر نصف روبية لكل نسخة ويحتفظ ا، المصحف
فإن  جدا، عالٍ سعر المصاحف طالبهم بدفع لشراء الميت أقارب إذا أتاه
 أن يمكن هل: رد عليهم الشيخ سعره أقل من روبية واحدة،: قالوا له
 قوله في ذلك عن ى قد تعالى االله أن تعلم ألم قليل؛ بثمن القرآن يشترى

 ثمنا نأخذ أن يمكن فكيف ؛)٤٢:البقرة( �قَليلًا ثَمنا بِآياتي تشتروا ولا�
 الكريم القرآن أن يعلم لا الجاهل الشيخ هذا ولكن. الكريم للقرآن قليلًا
أي جلّ متاع الدنيا  ،)٧٨:النساء( �قَليلٌ الدنيا متاع� وقال: صرح قد

  ألا تبيعوه مقابل الدنيا ومتاعها. �ثَمنا قَليلًا�قليل. ومعنى 



@ @

 

 

  �-- ١١٥ --� 

 جميل ومنمق، غلاف في يغلّفونه أم الكريم للقرآن استعمالام وأحد
 العنق في يضعونه في محفظة صغيرة ويعلّقونه أو. الجدار على يعلّقونه ثم

 في يفارقه لا وأن القرآن والورع، الصلاح أهل من أم الناس يظن لكي
  .وقت أي

باختصار، كما يسيء المسلمون استعمال القرآن الكريم ولا ينتفعون 
  به كذلك يتعاملون مع مسألة القدر.

وإن أحد استعمالام السيئة للقدر هو أم يتخذونه سترا لإخفاء 
لإنجاز عمل ما وأخفق فيه،  خجلهم وحرجهم. مثلا إن ذهب أحدهم

فأخذه الارتباك أن الناس سيقولون عنه: لقد ادعيت ادعاءات كبيرة 
ولكنك في النهاية لم تستطع إنجاز هذا العمل، فيقول لإزالة هذا الخجل 
والحرج: ماذا كنت أستطيع فعله إذا كان الأمر قد قُدر هكذا. فحيثما 

ظ والقدر، في حين أن القدر لم يواجهون الذلة والهوان ينسبونه إلى الح
يصدر ليغرق الناس في وحل الندم بل لمنح الرقي والتقدم، فمن يتضرر 

  بعد ذلك إنما يتضرر بعدم استفادته بالقدر.
ثم إم يتذكرون القدر عند إظهار اليأس. فمثلا، عندما ينهارون أثناء 

نسان لأن وهذه الحالة أسوأ ما يكون عليه الإ-العمل ويفقدون العزيمة 
 -إظهار اليأس يدل على الجبن والدناءة الكبيرين، ويتجنبه الإنسان النبيل

يعبرون عن يأسهم وقنوطهم بالكلمات التالية: يبدو أن هذا الأمر لم 



@ @

 

 

  �-- ١١٦ --� 

يكن مقدرا لنا ولا مكتوبا في حظّنا. أي كنا مستعدين لخرق السماء إلا 
تريد هذا العمل لذلك لا أن االله تعالى حال دوننا، فبما أن مشيئة االله لا 

بد أن نتخلى عن السعي لإنجازه، وهكذا فإم يتخذون القدر الإلهي 
ذريعة لتغطية ضعف عزيمتهم ودناءم، ولا يستحيون من سوء استعمالهم 
للقدر الإلهي، ولا يتدبرون في ادعائهم العلم بأن قدر االله تعالى كان 

ه الدرجة بحيث أخذ يكشف كذلك! ومتى كانوا مقربين الله تعالى إلى هذ
  لهم أقداره؟!

ثم إم يستخدمون قضية القدر الإلهي غطاء لكسلهم، ولعل تصرف 
ذلك الثعلب كان أفضل منهم حين عبر مكانا فرأى عنبا على الدوالي 
فحاول الوصول إليه بالقفز للأعلى إلا أنه كان عاليا جدا فلم يصل إليه 

حصرم. فكأنه لم يتركه  إنه ،لا علينافاستسلم وانصرف من هناك قائلا: 
لأنه ليس في متناوله بل لأنه حامض. أما هؤلاء فيبدون نموذجا أسوأ من 
ذلك إذ لا يبذلون سعيهم لتحقيق عمل ما ويحاولون ستر كسلهم 
قائلين: إذا كان في نصيبنا حققناه لا محالة، ولا يفكر هؤلاء الجهال أم 

تمام بحيث يغير االله تعالى لهم قانونه متى كانوا يستحقون كل هذا الاه
وبعد ذلك يجري لأجلهم قدرا خاصا فيرزقهم مبتغاهم. لو تركوا بعد 
قولهم هذا كل الأعمال لربما كان لقولهم وزن، ولكنهم لا يفعلون ذلك، 
بل يسعون لإنجاز ما لا بد منه من أعمالهم، ولا يتأخرون في إتمام عمل 



@ @

 

 

  �-- ١١٧ --� 

ة ولا جهدا كبيرا. فإن كان إيمام بالقدر لا يحتاج منهم تضحية كبير
  كما تقدم فلماذا يقومون بإنجاز الأعمال الصغيرة إذن؟

الحق أن تصرفهم أسوأ من تصرف الثعلب المذكور، ليس فقط لأنه 
ترك رغبته بعد المحاولة وهؤلاء تركوا عملهم دون بذل الجهد، بل لأنه 

  ء فينسبونه إلى االله تعالى!نسب تركه للعمل إلى حموضة العنب أما هؤلا
إم كسالى في واقع الأمر ولا ترضى أنفسهم القيام بأي عمل، 
ويفرون من بذل الجهد بل ويعتبرونه أسوأ من الموت، ولكن عندما يقال 
لهم أن يسلكوا في سبل الرقي يردون قائلين: ما الذي يمكننا الحصول 

أن نفوز به تلقائيا،  عليه بجهدنا؟ بل إذا كان شيء في نصيبنا فلا بد
  وهكذا يحاولون إخفاء ضعفهم في رداء القدر.

ثم إم يستخدمون القدر كشتيمة، أي من يريدون شتمه يقولون له: 
يا له من سيئ الحظّ. كأن الحظ أيضا كلمة سيئة عندهم على شاكلة 
الكلمات السيئة الأخرى. كأم يرون استخدام نعمة القدر الإلهي لبذاءة 

  في حين أن االله تعالى لم يجرِ القدر إلا ليطهر به الناس أنفسهم.لسام 
ثم هناك استعمال مشين آخر يستخدم للإساءة إلى االله. لقد خلق االله 
تعالى القدر لتتوثق علاقة الإنسان مع االله ولكنهم يستخدمونه استخداما 
معاكسا، فمثلا إن مات ابن أحدهم يقول: اللهم لو مات لك ابن 

رفت آلام فراقه، والعياذ باالله. كأن االله تعالى مارس عليهم ظلما كبيرا لع
  ويريدون أن يقع مثل هذا الظلم على االله أيضا.



@ @

 

 

  �-- ١١٨ --� 

 علاقة وعلى المخلصين، الأحمديين من لاحقًا أصبح هناك رجل كان
 لمدة منه حضرته غاضبا ظل ولكن. �حميمة بالمسيح الموعود 

 شدة انقباض قلب هو والسبب. الأحمديةعاما قبل دخوله  عشرين
إذ زاره حضرته مع أخيه الكبير معزيا بابنه، . حضرته تجاه بعض كلماته

وكانت لديهم عادة في مثل هذه المناسبة أنه كلما جاءهم لتقديم التعزية 
شخص يرتبطون معه بعلاقة حميمة أخذوا يبكون صارخين ملتصقين 

الأكبر لحضرته وقال  هذا الشخص الأخ به، واتباعا لهذه العادة عانق
باكيا: لقد ظلمني االله ظلما كبيرا. فلما سمعه حضرته نفر منه لدرجة أنه 
ما أراد رؤية وجهه. وبعد ذلك أعانه االله تعالى فاستطاع الخروج من 

  تلك الجهالة. 
هذه هي نتيجة سوء فهمهم لقضية القدر بحيث يقولون بأن االله تعالى 

و جار علينا بكذا، وهكذا لا يتورعون عن الإساءة الله ظلمنا بكذا أ
بأسوأ طريقة ممكنة. الحقيقة أن مسؤولية أفعالهم تقع على الذين رسخوا 
في قلوم فكرة أن االله يفعل كل شيء، وبالتالي إذا أصابتهم مصيبة قالوا 

  إن االله تعالى ظلمنا ا.
  ضرورة الإيمان بالقدر

رة الإيمان بالقدر. لقد أخبرت بأن والآن أريد إخباركم عن ضرو
القدر اسم لظهور الصفات الإلهية، ولا يكتمل إيمان الإنسان بدون 



@ @

 

 

  �-- ١١٩ --� 

الإيمان به. فالقدر ذريعة لتقوية الإيمان ولتكميله. فلولا مسألة القدر 
  لكان الإيمان ناقصا.

    الأضرار الناجمة عن عدم وجود القدر الإلهي

الضرر الأول: لولا القدر الإلهي لما وجد الإنسان راحةً في الدين ولا 
في الدنيا. لقد أخبرتكم أن أحد الأقدار هو أن النار تحرق، والماء يروي 
الغليل، أي أا تلك الأحكام التي حددت بواسطتها خواص الأشياء. 

 الحبوب آخذًاالفلاح وإن العالم يدبر أموره مستفيدا ذه القاعدة. يخرج 
، وكأنه يضيعها في الظاهر، ولكن لماذا؟ لأنه من بيته ويبذرها في الأرض

يأمل أن تنبت كل بذرة منها فتنتج حبوبا كثيرة. ولكن لماذا يأمل ذلك 
ويوقن؟ لأنه كلما فعل ذلك أبوه وجده وأبو جده ظهرت هذه النتيجة. 

 الأرض أنبتت حبوبا وقد وضع االله تعالى قانونا أنه إذا زرعت حبة في
زرع وحصل أنه إذا ولكن لولا هذا القانون المحدد، كثيرة من جنسها. 

وشجرةُ القمح مرة، منه حبوب  تنبت - مع حاجته له- القمحالفلاح 
فلا بد أن يترك الفلاح  ؛مرة ثالثة دوالي العنبمرة أخرى، والسمر 
  ة لجهوده. معتبرا فعله هذا عبثًا ومضيع ذلكأي شيء بعد  زراعة

كذلك يعرف الصائغ أنه إذا وضع الذهب في النار فإنه سيذوب 
لو أعطى أحد للصائغ ذهبا لصنع فيصوغ منه الحلي كيفما يشاء. ولكن 

إذا كانت فضةً  تحولَ فضةً، أوغير أنه كلما وضعه في النار  أسورة



@ @

 

 

  �-- ١٢٠ --� 

يرثى  ، وكانت حالتهنحاسا، لامتنع الصائغ عن هذا العمل حتما تحولت
داد الح سخن. كذلك لو لها لتلقيه الضرب المبرح على أيدي زبائنه

، أو ضربه بالمطرقة أخذ شكل سندان مرة فعندالحديد ليصنع منه مغفَرا، 
 فتحول سيفًا، لقبضت عليه الشرطة لعدم عولامإذا أراد أن يصنع منه 

ى مللحولو أن الطبيب أعطى المريض دواء أخذه رخصةً لصنع الأسلحة. 
فبسبب  ؟، فمن ذا الذي كان سيذهب إلى الأطباءسعالافسبب له 

القانون المحدد والخبرة الطويلة يعرف الفلاح البسيط أيضا أن شراب 
لو شرب الإنسان و البنفسجة يفيد في السعال، ولكن لولا هذه القاعدة،

 ، والإمساكآخر سبب له السعال حينا، والحمى حيناف شراب البنفسج
، والجوع طورا، وفقدان شهية الطعام تارة أخرى، والإسهال تارة

ذا الذي كان سيسقي المريض هذا المشروب  ، فمنطورا آخرالشديد 
لأن االله تعالى قد  مشروب البنفسج مرضاهمالناس  يسقيبعد ذلك؟ 

  جعل قاعدة محددة بأن هذا المشروب يفيد في نوعٍ معين من السعال. 
 بأنمن بيته ويبذرها في الأرض لأنه موقن  الحبوب وإن الفلاح يحمل

 لما فعل ذلك بل ، ولو شك في هذا الأمرمزيدا من القمح ينبت القمح
 أما الآن فإنه؟ الحبوبلماذا أضيع هذه لا أدري ماذا سينبت منه، ف قال:

لقمح لعلمه أن االله تعالى قد جعل قدرا ثابتا بأن حبوب ايلقي في الأرض 
ع، بِش الطعام الإنسانأكل أنه إذا  يعرف كذلك قمحا. القمح ينبت



@ @

 

 

  �-- ١٢١ --� 

، ولو أكل طول النهارلم يشبع  حينا آخروولكنه لو شبع بلقمة حينا، 
فلماذا يأكل؟ ولماذا يضيع المال على الطعام؟ وبالمثل إن النار تنضج 

النهار،  طول المشتعل بقي في التنورولو الرغيف  لم يخبز الطعام، ولكن لو
أو لو خبِز أحيانا رغيف الخبز  احترق بمجرد أن وضع في التنور،لو أو 

لما المرقوق بعد تعرضه للحرارة، وانتفخ أحيانا ليتحول إلى خبز الخمير 
بالنار مرة، ولم ينضج مرة أخرى، لما  عامشيئًا. أو لو نضج الط خبز أحد

  صنع أحد أي طبيخ. 
ب، ولكنه لو جعل شراالوي الطعام كل إنسان أن السكر يحلّيعرف 

ا رديء الطعام حلوا مرة أخرى، ومالحًا مرة ثالثة، وحامضرا مرة، وم
ر.كّالطعم مرة رابعة، لما استعمل أحد الس 

 قانونواحد وهو  على سببجارٍ الكون كله  نظامباختصار، إن 
ي سيعط قانونا محددا بأن الحلوووضع االله تعالى  فقد قدر، القدر الإلهي

طعم الحلاوة، وأن الحامض سيعطي طعم الحموضة، وأن النار ستحرق 
وقد جرب الناس هذه  وهكذا دواليك. وستنضج، وأن الطعام سيشبع،

الأمور فوجدوها صحيحة، ولذلك ينفقون أموالهم وجهودهم لاقتناء 
فثبت أن جميع أعمال الدنيا وجلّ رقيها منوط بقانون هذه الأشياء. 
ولولاها لبطل نظام الكون كله. فإن حياة الإنسان قائمة القدر المحدد، 

بقانون القدر الإلهي لأن الإنسان يحافظ على حياته بالطعام والشراب 



@ @

 

 

  �-- ١٢٢ --� 

والحاجات الأخرى، ولا يبذل جهده لتأمين هذه الأشياء إلا إذا كان 
على علم بأن جهوده سوف تسفر عن نتائج مفيدة، فلو لم يكن هناك 

  هد، وبالتالي ما بقي على قيد الحياة.قدر محدد لما بذل الج
فكان هذا هو الضرر الناجم عن عدم وجود التقدير العام، والآن 

  أطلعكم على أضرار ناجمة عن عدم وجود التقدير الخاص.
  أضرار ناجمة عن عدم وجود القدر الخاص 

كما أن قيام الدنيا ورقيها منوط بالقدر العام، كذلك فإن قيام 
ورقيها مرتبط بالقدر الخاص. وكما ثبت أنه لولا القدر العام الروحانية 

  كذلك لولا القدر الخاص لبطلت الروحانية. ،لبطل الكون
الضرر الأول: لا يسع الإنسان الإيمان باالله بدون القدر الخاص، لأنه 
من أكبر الأدلة على الإيمان بوجود االله تعالى هو وجود هذا العالم، وينبغي 

انع لهذا الكون الواسع العظيم. سأل فيلسوف أعرابيا عن أن يكون ثمة ص
دليل وجود االله فقال: إذا رأيت بعرة شاة أفهم أا مرت من هنا، وإذا 
رأيت بعرة بعير عرفت أنه مر من هنا، وإن رأيت أثر قدم الإنسان 
أدركت أنه مر من هنا، ألا أفهم من رؤيتي لهذا العالم الكبير أن هناك إلهًا 

انعا له؟ غير أن هذا البرهان ليس بكامل، لأنه يثبت أنه ينبغي أن يكون ص
هناك إله، ولكن لا يدل على أن االله موجود حقا. ولقد سلط حضرته 

  الضوء على هذا الأمر بالتفصيل في كتابه "البراهين الأحمدية". �



@ @

 

 

  �-- ١٢٣ --� 

  والسؤال المحتمل الآن: كيف يمكن أن نعرف أن االله موجود فعلا؟
وبرؤيته يمكن  ،عرفة ذلك إذا أرى االله تعالى نموذجا لقدرتهيمكن م

الوصول إلى اليقين بأن االله تعالى موجود في الحقيقة. إذا رأى الناس أن 
عملًا ما يفوق قدرة الإنسان وقد حدث بعد إنباء أحد بوقت كاف قبل 

  حدوثه بصورة خارقة للعادة، فبإمكام أن يفهموا أن االله قد أحدثه.
كتب  �وأنوه هنا إلى أمر آخر وهو: يمكن أن يقال بأن حضرته 

عن الوحي أنه يثبت وجود االله تعالى، ولكنك تقول بأنه يثبت بالقدر 
  الإلهي. 

ينبغي أن نتذكر بخصوص هذا الأمر أن كلا الأمرين صحيح، لأن 
وجود االله تعالى يثبت من خلال الوحي الذي يتضمن القدر الإلهي، وإلا 

ن الوحي يقول: أنا الموجود، فيمكن أن يقول الناس بأنه من فإذا كا
أوهام الملهم ولا يثبت من خلاله وجود االله، فقد يكون مثل هذا الوحي 

  أوهام الملهم.
لقد جاء مرة شخص هاهنا وقال بأنني أسمع صوتا يقول: أنت 
المهدي. كان هذا الشخص مقيما في دار الضيافة، وكان المولوي غلام 

الراجيكي أيضا هناك فدعاه وسأله: إذا سمعت أحدا ينادي قائلا: رسول 
أيها المولوي المحترم! أيها المولوي المحترم! فهل ستظن أنه يناديك؟ قال: 
لا. فسأله: وماذا ستفهم من قول أحد إذا سمعته ينادي: أيها الطبيب! أو 



@ @

 

 

  �-- ١٢٤ --� 

كاترة، أما أنا أيها الدكتور!؟ قال: أفهم منه أنه ينادي أحد الأطباء أو الد
فلست أكثر من مجرد سامع لصوته. فقال له المولوي الراجيكي: عند 
سماعك نداءه للطبيب أو الدكتور لا تظن أنه يناديك، فكيف تظن أنه 

  يعنيك عند سماعك صوتا يقول: أنت المهدي أو أنت المسيح؟!
وقال: أُسمى محمدا  �كذلك جاء شخص آخر في زمن حضرته 

أحيانا، وموسى أخرى وإبراهيم تارةً، وأحيانا أزور عرش االله. فسأله 
: هل تعطى لك معجزة مماثلة لمعجزة موسى عندما تسمى �حضرته 

: وهل تعطى آيات أعطيت لعيسى عندما �موسى؟ قال: لا. قال 
مد : وهل توهب لك قوى مح�يقال لك بأنك عيسى؟ قال: لا. قال 

: وعندما تزور عرش االله �عندما تسمى محمدا؟ قال: لا. قال  �
: إذا �فهل تعطى لك الآيات الجلالية أيضا؟ قال: لا. قال حضرته 

قال شخص لآخر: خذ، ثم لا يعطيه شيئا عندما يمد الثاني يده للأخذ، 
أفلا يفهم من ذلك أنه إما يستهزأُ به، أو أن هذا ابتلاء له؟! وعليه 

  بسبب آثامك تتعرض لمثل هذا الاستهزاء، وينبغي أن تتوب.ف
فبما أن الإلهام قد يكون نتيجة الوهم والوسوسة والمرض أو هو إلقاء 
الشيطان، لأجل ذلك يمكن أن يشتبه في الإلهام ارد أن يكون وحيا 
شيطانيا أو نتيجة مرض ما، ولكن إن رافقته القدرة أيضا ثبت أنه من إله 

ظيم. فكلا الأمرين صحيح؛ وهما أن الوحي يوصل إلى مرتبة قدير وع



@ @

 

 

  �-- ١٢٥ --� 

اليقين في إثبات وجود االله تعالى، وأن إظهار القدر يوصل إلى مرتبة "إن 
االله موجود"، وأنه لولا القدر لما كان الإيمان بوجود االله تعالى. يمكن أن 

ن قدرة يقال بالنظر إلى الدنيا أا وجدت تلقائيا ولكن عندما يرى الإنسا
في بيت من  �االله وقوته يدرك وجود االله الصانع لها. يقول حضرته 

  الشعر بالأردية معناه:
إن االله تعالى يثبت وجوده من خلال إظهار قدراته التي تمثل تجلّيا 

  لوجه هذا الإله الذي ليس له وجود ظاهري محسوس.
لا بأن االله تعالى يجلي وجهه من خلال إظهار قدرته و �لقد أخبر 

  تثبت ألوهيته ما لم يجلي قدرته.
يقول من لا يرى قدرة االله تعالى: من خلق االلهَ حتى نؤمن بوجوده؟ 

  ولكن يثبت لهم وجود االله عندما يرون قدرته.
والضرر الثاني: لولا القدر لما كان الإيمان باالله تعالى. وإن أحرز 

الإخلاص بدون أحد الإيمان باالله بطريق أو بآخر فلا يتولد معه الحب و
لا يرضى أحد بكتابة رسالة له لأنه ليست  ؛القدر. لنأخذ الملك مثلا

له علاقة ذاتية مع الملك، أما الذين نكون على علاقة ذاتية معهم 
يخطر ببالنا مرة بعد أخرى مراسلتهم. كذلك إذا كان الأمر عاما فله ف

الملك  طعم ما، أما إذا كان يخصنا فله لذة أخرى. كذلك لو صدر من
إعلان عام فلا يجد فيه المرء متعة كبيرة، ولكن لو تلقى أحد من الملك 



@ @

 

 

  �-- ١٢٦ --� 

رسالة موجهة إليه خاصة لاعتبرها فخرا له. فلا بد من العلاقة الذاتية 
مع االله تعالى لنشوء المحبة والإخلاص معه، ويمكن أن تقوم مثل هذه 

  العلاقة بالقدر الإلهي.
نال الناس كلهم النجاة، وذلك لأن والضرر الثالث: لولا القدر لما 

كثيرا من الناس يرتكبون السيئات في بداية أمرهم ويتركوا عندما 
 - ولو كان الأمر منوطًا بالتدبير فقط- يفهمون خطورا. لولا القدر 

لما نال الإنسان جزاء إلا وفق ما اقترفه من أعمال، وذلك لأنه كان 
تعالى ليعطيه شيئا زائدا. سيأخذ جزاء أعماله فحسب، ولم يكن االله 

ا من حياته أما في العام الـ  ٨٠السيئات طيلة  فلو مارس أحدعام
لما أثر تدبيره  ،شرع بالمواظبة على الصلوات والأعمال الصالحة ٨١

هذا على آثامه بل أخذه عبء أعماله السيئة إلى جهنم. ولكن قدر االله 
لعبد عن ذنوبه فإن االله تعالى التالي يعمل عمله هنا، وهو أنه لو تاب ا

 �إِنَّ الْحسنات يذْهبن السيئَات�يقول االله تعالى: وتعالى يمحوها، 
. ولكن لولا هذا القدر لصعبت نجاة الناس. ولولا القدر )١١٥:(هود

ولولا التوبة لما غفرت ذنوب الإنسان لما كانت هناك قضية التوبة، 
أنه إذا تاب ب اقدر؛ ولكن االله تعالى قد أصدر وبالتالي استحالت نجاته

 االلهَ إِنَّ: �الإنسان فستمحى ذنوبه. ولأجل ذلك قال النبي الكريم 
وإن حسنته هذه التي يقوم ا في أواخر  ،يغرغر لَم ما الْعبد توبةَ يقْبلُ



@ @

 

 

  �-- ١٢٧ --� 

: الترمذي، أبواب اجعر(حياته تقضي على سيئات حياته كلها. 
  .)..الدعوات، باب ما جاء في فضل التوبة والاستغفار

وهكذا ينقذ الإنسان من الهلاك بسبب مسألة القدر. لقد رأيت  
شخصا مصرا على ذنوبه، فقلت له أن يرتدع عنها فقال: لقد ارتكبت 

ا بحيث أدخل جراءها جهنم مباشرة، فما الفائدة من ترك ذنوبا كثيرة جد
الذنوب الآن؟ قلت له: هذا ليس صحيحا، لأن االله تعالى يغفر ذنوب 
العبد إذا تاب عنها. كان رجلا متفهما ففهم الأمر وأقلع عن ذنوبه. 

عالى أي لو لم يتب االله ت-فلولا القدر لما كانت هناك التوبة، ولولا التوبة 
  لهلك الإنسان. -على عباده ولم يمح سيئام

  أهمية القدر الخاص وضرورته

والآن أخبركم عن أمر آخر وهو: ما هي أهمية القدر الخاص 
وضرورته؟ لا شك أن االله تعالى جعل لكل شيء قدرا معينا، وعلى العبد 
أن يعمل وفق هذا القدر، إلا أنه يمكن أن لا يفيده القدر العام أحيانا. 

ما مثلا، إذا احتاج أحد إلى الماء وهو في الغابة وليس ثمة بئر ولا نبع. ف
هو القدر للحصول على الماء؟ هو أن يحفر بئرا لإخراج الماء. ولكنه لو 
شرع في حفر البئر فسيموت قبل أن يصل إلى الماء. لذلك فقد جعل االله 
تعالى لمثل هذه الأوضاع قدرا خاصا ينجي الإنسان من الهلاك بواسطته، 



@ @

 

 

  �-- ١٢٨ --� 

 تعالى، ولولاه لما كان أي شك في هلاكه. والقدر الخاص أن يدعو االله
  وهو يهيئ له سبيلا خاصا للحصول على الماء.

لقد أسره جنود  ؛وأقدم واقعة أحد الصحابة مثالا على هذا الأمر
 فأشار الروم وكانوا فرحين بأسره. وأراد قيصر أن يعاقبه عقابا شديدا،

فطبخوا لحم . لأنه حرام في دينه زيرـلحم الخن عمهطأن ي أحد عليه
قيل له مرة بعد أخرى أن يأكله إلا أنه . أكله له فرفض هوقدمالخنـزير و

لم يأكله، وفي النهاية أصبحت حالته يرثى لها من شدة الجوع. لم تكن 
بيده حيلة لإنقاذ نفسه من الهلاك، وما كان له أن يستفيد شيئا بالقدر 
العام لأنه كان أسيرا عند العدو، فلم يكن من مخرج إلا أن يفعل االله 

شيئًا. فلو كان قرار االله تعالى أن لا يتم أي شيء إلا بالأسباب تعالى 
مهما كانت الظروف ما كانت هناك صورة لنجاته، ولكن بما أن االله 
تعالى قد أجرى سلسلة القدر الخاص أيضا لذلك توفّرت الظروف 
لنجاته. فما مضت أربعة أو خمسة أيام على تجويعه حتى ابتلى االله تعالى 

بالصداع الشديد، فاستخدموا كل الأدوية المتاحة دونما قيصر الروم 
. إيذاء الأسير عقابا على: ربما كان هذا الوجع جدوى، فقال له أحد

فقال قيصر: يبدو أنه هو السبب، فدعا الصحابي ولاطفه، وكتب إلى 
إليه قبعته القديمة وقال  �عن وجع رأسه، فأرسل عمر  �سيدنا عمر 

ستبرأ من أوجاع الرأس، وكتب أيضا: أحد له: البس هذه القبعة ف



@ @

 

 

  �-- ١٢٩ --� 

إخوتنا أسير عندك فأطلق سراحه بكل عزة واحترام، ففعل، وعند لبسه 
  القبعة شفي من الأوجاع.

هذا كان قدر االله الذي بواسطته نجّى االله ذلك الصحابي. لم يكن حلٌّ 
لمشكلة هذا الصحابي من خلال القدر العام، فأمسك االله تعالى بعنق 

  وجعله يفك أسر الصحابي. قيصر
. لقد أمره االله تعالى أن يتوجه إلى بلد �ثم هناك واقعة لموسى 

معين، فلما سار مع أصحابه مروا من واد لا ماء فيه ولا كلأ، ولم 
يسعهم حفر البئر لأن الأرض كانت صخرية، فماذا عسى أن يفعلوا في 

ل لم يكن بيدهم هذه الأوضاع؟ لم يكن بوسعهم الرجوع ولا التقدم، ب
شيء إلا أن يرحمهم االله. فكان الحلّ الوحيد لمشكلتهم أن يجري االله 

إلى االله تعالى قائلا:  �تعالى قدرا خاصا من عنده. فتوجه موسى 
اللهم قد أشرفنا على الموت جراء العطش الشديد فهيئ لنا من عندك 

رب هناك بعصاه. ماءً. فقال له االله تعالى أن يتوجه إلى مكان معين ويض
فلما ضرب هنالك بعصاه انفجرت عين وتوفر لهم الماء. كانت تلك 
العين موجودة هناك منذ الأزل. ولكن لمن؟ لموسى الذي سيصل إلى هذا 

  المكان ولن يجد ماء، وسيوفَّر له عندئذ الماء منها.
فحيثما لا تنفع الأسباب أو تعرض المرء للوضع المذكور فلا ذريعة 

من الهلاك إلا القدر الخاص، فلولا القدر الخاص لحصلت للنجاة 
  الأضرار التالية:



@ @

 

 

  �-- ١٣٠ --� 

 لم يكن بالمستطاع الحصول على الإيمان باالله. .٢

 ما كانت هناك إمكانية لتوطيد علاقة الإنسان مع االله تعالى. .٣

 ما كان للإنسان التخلص من ذنوبه بالتوبة. .٤

التي ولم يكن بوسع الإنسان النجاة من الهلاك في الظروف  .٥
 يصعب فيها توفر الأسباب.

  ضرر آخر لعدم وجود القدر

الذين -لولا القدر لظل العالم كله غارقًا في الشرك، وذلك لأن الأنبياء 
كانوا سيأتون في هذه الحالة  -يأتون بالشريعة الجديدة ويقيمون جماعام

يملك أسبابا عندما أبطل  �بدون الأسباب الظاهرية. مثلا لم يكن النبي 
 -الذين يقتاتون على عبادة الأوثان- الأوثان في مكة. كان أهل مكة

يملك جيشا ولا قوة  �، بينما لم يكن النبي �يريدون القضاء عليه 
لردهم. فلو كان النجاح منوطًا بالأسباب فقط لنجح الكفار في مرامهم 

وقضوا عليه، وكانت النتيجة بعد وفاته أن تظل الدنيا  �ولغلبوا النبي 
  ارقة في ظلمات الشرك وغياهب الضلال.غ

كذلك لم يكن عيسى وموسى عليهما السلام في هذه الحالة يملكان 
أية أسباب. فلو كانت الأمور تتوقف على التدبير أي القدر العام 
فحسب لقُتل كل نبي مبعوث إلى هذه الدنيا، وبالتالي ما كانت لسلسلة 

بياء يملكون القوة وأسباب الدنيا، الأنبياء أن تستمر. ولما كان أعداء الأن



@ @

 

 

  �-- ١٣١ --� 

لذلك يعين االله تعالى رسله بإنزال القدر الخاص وهكذا يحققون النجاح، 
وإلا فلم يكن بوسعهم البقاء على قيد الحياة ولم يتمكنوا من القضاء على 

  الشرك.
ورب قائلٍ يقول: من يبعث نبيا؟ الإنسان أم االله؟ فلو كان االله هو من 

) الذي لا حول له ولا قوة �اء لما بعث شخصا كمحمد (يبعث الأنبي
من ناحية تملكه أسباب الدنيا، بل كان ينبغي أن يجعل ملكًا عظيما 
كقيصر نبيا. فبدلا من أن يختار أشخاصا ضعافًا كان ينبغي أن يجعل الملوك 
الكبار أنبياء له، وهكذا لم يكن بحاجة إلى أن يجري قدرا خاصا لهم. 

لو حصل ذلك لكان االله محتاجا إلى العباد وليس العكس، لأم ولكن 
كانوا سيقولون: لقد جعلنا الناس يؤمنون بوجود االله بممارسة قوتنا وهيبتنا 
وإلا فلم يكن لأحد أن يؤمن به. وهكذا فكأنه كانت لهم منة يسدوا إلى 

ضل االله االله. ولكن االله تعالى يختار للنبوة دائما أولئك الذين يرون ف
  وإحسانه نازلا عليهم كل حين وآن ويكونون له من الشاكرين.

قد يخطر ببال أحد أن نبي االله داود وسليمان عليهما السلام كانا 
ملكين، وليعلم أما لم يأتيا لإنشاء جماعة جديدة، فيمكن أن يكون 
 أمثال هؤلاء الأنبياء من الأمراء والملوك، ولكن النبي الذي يأتي لإقامة
عالم جديد ويبعث به القوم الموتى إلى الحياة لا يكون إلا من عامة الناس 

  الذين لا حول لهم ولا قوة من الناحية المادية.
  



@ @

 

 

  �-- ١٣٢ --� 

  

  للروحانية الدرجات السبع الإيمان بالقدر الإلهي يحقق

  والآن أخبركم عن الفوائد المنوطة بالإيمان بالقدر.
الفائدة الأولى للقدر العام هي تحقيق الرقي الدنيوي.  الدرجة الأولى:

لولا الإيمان بالقدر لما أُنجز من عمل. إن أعمال الدنيا كلها جارية بسبب 
إيمان الإنسان ببعض قوانين القدر الإلهي. مثلا: النار تحرق، والماء 

ولو لم يكن الإنسان موقنا بخواص الأشياء لامتنع عن بذل يطفئها، 
  كله. نظام العالمبطل هكذا في أي شيء، و مجهوده

وفائدته في الروحانية هي تحقيق الاستقامة واكتساب الإيمان. فكما 
أن الفلاح يبذر بذور القمح ليقينه بأن الناتج سيكون قمحا، كذلك 
عندما يرى الناس نتائج طيبة لاتباع أحكام الشريعة فإم يتشجعون 

في قلوم رغبة لاكتساب الإيمان. لو للعمل ا ويتحمسون لها، وتنشأ 
لم يكن الأمر كذلك لرد الناس أنبياء االله عند بعثتهم وقالوا: لماذا نؤمن 

؟ لأم �الإيمان م لا ينفع شيئا؟ لماذا آمن الناس بمحمد  دام م ما
رأوا بأم أعينهم أن العمل بتعليمه يحدث في الإنسان انقلابا روحانيا 

لمؤمنون به بتأييد االله ونصرته، فتحمس هؤلاء أيضا وأخلاقيا، ويحظى ا
  للانتفاع ذا القدر وجذب أفضال االله تعالى لأنفسهم ولأهلهم.

يقام من خلال القدر العام الشرعي نموذج ومثالٌ  الدرجة الثانية:
منه، وبعد ذلك يجري لهم قدر خاص  الاستفادة على للناس فيركزون



@ @

 

 

  �-- ١٣٣ --� 

كثر فيدخلون في الدرجة الثانية، أي أن ويحققون بواسطته ازدهارا أ
إيمام بالقدر يوصلهم إلى درجة الصبر والرضا. الحقيقة أن من سنة االله 

أَحسِب الناس أَنْ �تعالى أنه يبتلي عباده بعد إيمام، فيقول االله تعالى: 
ا الَّذين من قَبلهِم ولَقَد فَتن *يتركُوا أَنْ يقُولُوا آمنا وهم لَا يفْتنونَ 

بِينالْكَاذ نلَمعلَيقُوا ودص ينااللهُ الَّذ نلَمع٤-٣:(العنكبوت �فَلَي(.  
أي هل يظن الناس أم لن يفتنوا بعد إيمام؟ كلا بل من الضروري  

أن يعرضوا للفتنة من أجل التفريق بين الصادق والكاذب. فكلما آمن 
منهم أحد قُدر له من االله ابتلاءات؛ بعضها يتعرض له الإنسان بسبب 

وت، تقصيراته وأخطائه وبعضها يأتي من االله. فمثلا يولد لأحد صبي ثم يم
فما كانت ولادته لديه إلا ليتعرض للابتلاء؛ وكذلك للغرض نفسه 
يتهدم بيته أو يلحق به عدوه ضررا. فلو كان التدبير كلَّ شيء لما كان 
من سبب يجعل الإنسان متمسكًا بأهداب الصبر ولا يقوم بأي تدبير 
 مقابل عدوه. فلا يظل ثابتا على مقام الصبر إلا إذا علم أنه معرض
للاختبار والابتلاء. فلو كان التدبير هو كل شيء لما صبر ولأبدى حماسا 
وبذل الجهد أكثر في مثل هذه المناسبات. كان بعض أفراد الجماعة 

أحيانا لرفع القضايا ضد المعارضين بسبب  �يستأذنون حضرته 
ع مكان يقول لهم دائما: ينبغي أن نصبر،  �إلا أن حضرته  ،شرورهم

لشرور الأعداء. والسبب في  رءًاد اياموحا له برفع القضكان مسأنه 



@ @

 

 

  �-- ١٣٤ --� 

ذلك أن المؤمنين يتعرضون أحيانا لابتلاءٍ من االله تعالى يتطلب أن يتحلوا 
الذي هو درجة من -بأهداب الصبر فيه. فإن مقام الصبر والرضى 

ينشأ من الإيمان بالقدر الإلهي لأنه بسببه يرى  - درجات الروحانية
وبالتالي يقول عن كل ما يتعرض  ،الابتلاء من االله فيصبر الإنسان أن هذا

له بأنه من االله تعالى وهو خير له. لا شك أنه يلجأ إلى التدبير أيضا وفق 
أمر االله تعالى في جزء من هذه الابتلاءات إلا أنه يتمسك بأهداب الصبر 
والرضاء فقط في جزء آخر منها، ومن يبلغ هذا المقام يقول حقا عندما 

  .)١٥٧:(البقرة �إِنا اللهِ وإِنا إِلَيه راجِعونَ�تصيبه أية مصيبة: 
باختصار، ينال الإنسان هذه الدرجات من خلال إيمانه بالقدر الإلهي، 
إذ لولا القدر لعد صبر الإنسان جبنا وضعف همة، واعتبِر رضاه وقاحةً، 

التي يعتبرها - ولكنه عندما يصبر مؤمنا بالقدر على بعض الابتلاءات
يصبح صبره محمودا. ويبدي رضاه تجاه فعل االله تعالى المتمثل  - اختبارا له

فإن  -التي يراها خالصة من مقتضيات الإيمان-في بعض الابتلاءات 
رضاه يصير جديرا بالثناء عليه. والصبر الأمثل هو أن يتحمل الإنسان 

درة على رده فإن صبره أمرا يقدر على رده، أما لو لم يكن يتحلى بالق
عليه ليس بالصبر المثالي والسامي. والرضا وهو أن يقبل الإنسان بعض 
الابتلاءات بصدر منشرح إيمانا منه أن ما يتعرض له هو ابتلاء من االله 

دناءة. االله لعد ذلك قلة الغيرة ومن  تعالى، ولكن لو لم يؤمن بكونه ابتلاء



@ @

 

 

  �-- ١٣٥ --� 

ذكورتين بالعلم أن الواصل إلى مقام الرضى ويمكن التفريق بين الحالتين الم
يكون مجتهدا ونشيطًا وذا همّة وعزيمة في أعماله الأخرى وتكون عزيمته 

  عالية جدا مقارنة مع الآخرين.
تذكرت عند سردي لموضوع الرضى أمرا حصل قبيل أيام وفاة 

يأتي مساء  -التاجر من لاهور-  "ملك مبارك علي". كان �حضرته 
وكان يرافق حضرته في عربته عند  �مقر حضرته كل يوم إلى 

للنـزهة. كان حضرته قد جلب لي حصانا وكنت أرافقه  �خروجه 
في النـزهة ممتطيا صهوة هذا الحصان الذي كنت أقوده إلى جانب عربة 
حضرته وأتحدث معه أيضا خلال النـزهة. ولكن شعرت بثقل عجيب 

حضرته وتوفي في اليوم التالي،  على طبعي في الليلة التي تفاقم فيها مرض
 ،فلم أركب الحصان، وقال لي ملك مبارك علي أن أركب عربته

إلا أنني شعرت وكأن قلبي هوى في هوة سحيقة من  ،فجلست معه
  الحزن، وجرى على لساني الشطر التالي من الشعر بالأردية:

�����������	�
����
�����  
  أي: إننا راضون بما فيه رضاك. 

إلا أنني كنت أرد على  ،ظل ملك مبارك علي يقص علي أحاديثه
مرض حضرته الليلة بعضها مختصرا وأغرق في أفكاري تلك. لقد تفاقم 

فجأة وتوفي صباحا. وكان ذلك قدرا خاصا أعدني لتحمل تلك  �
  الصدمة الهائلة قبل حدوثها.



@ @

 

 

  �-- ١٣٦ --� 

م لما عرفوا عند تعرضهم للابتلاء أنه من كذلك ورد عن الصوفيين أ
االله وجاء لاختبار إيمام، شعروا بلذة في هذه الحالة الشديدة ورفضوا 

  عرض الناس ومحاولتهم لإزالة هذا الإيذاء عنهم.
  لماذا تأتي الابتلاءات؟

ينبغي أن نتذكر أولا أا تأتي عموما لتقوية إيمان الإنسان، ولكن هذا 
بل لأن الإنسان نفسه  ،الله تعالى لا يعرف حالة إيمان الإنسانلا يعني أن ا

لا يعرف حالة إيمانه. يروى أن ابنة إحدى العجائز مرضت مرضا 
شديدا، فأخذت تدعو يوميا أن تمرض هي بدلا من ابنتها وتموت مكاا. 
وفي إحدى الليالي علق رأس البقرة في وعاء ضيق ولم تستطع إخراجه 

خذت تجري هنا وهناك. استيقظت العجوز ولما رأت منه، فجفلت وأ
أمامها حيوانا عجيب الشكل ظنت أنه ملك الموت وجاء لقبض روحها. 
كان اسمها "مهتي" فأخذت بشكل عفوي تصرخ قائلة: يا ملك الموت! 
لست "مهتي" إنما أنا عجوز فقيرة، ثم أشارت إلى ابنتها قائلة: هذه 

  فاقبض روحها. ،"مهتي" مضطجعة
انت هذه المرأة تظن أا تحب ابنتها ولكن عندما ظنت أن قابض روحها ك

  تضحي بحياا من أجل ابنتها. نْأ قد أتى، انكشف أا لم تكن تحبها لدرجة
ليست هذه إلا حكاية من نسج الخيال، ولكن ما نراه بكثرة هو أن 
الإنسان في كثير من الأحيان لا يدرك حقيقة أفكاره بشكل كامل، ولا 

  إلا عند الابتلاء مدى صدق ادعائه بحب أحد وكرهه. يعرف



@ @

 

 

  �-- ١٣٧ --� 

فيلقى الإنسان في الابتلاء ليعرف الناس عن كيفية إيمانه، وإلا فأنى 
: �للناس أن يعرفوا أن إيمان فلان قوي أم لا. ولأجل ذلك قال النبي 

: اجعر(أمثل الناس أكثرهم بلاء، والأنبياء أشد بلاءً من الناس كلهم. 
  .اب الزهد، باب في الصبر على البلاء)الترمذي، أبو

  في بيت شعر بالفارسية معناه: �وقال حضرته 
 سينحصدري مئة  وآن حاملا في جيبِ في كربلاء كل حين أسير  

أساء إلى الإمام الحسين في هذا  �يعترض الناس بأن حضرته 
البيت، ولكنهم جهلة ولا يدرون أن حضرته يذكر الابتلاءات هنا فيقول 
بأن الإمام الحسين قد استشهد مرة ولكن الأعداء بالمرصاد لقتلي، 

  أرى مشهد كربلاء ماثلا أمام عيني كل حين وآن.  أني ويؤذونني لدرجة
إن الموت على الصليب مرة واحدة ليس شيئًا كبيرا مقارنة مع وقوع 
الإنسان في الابتلاءات الشديدة في كل حين وآن. يقول المسيحيون بأن 

يح قد علّق على الصليب ومات عليه فآمنوا بأنه ابن االله. ونحن يسوع المس
نقول لهم: إذًا ماذا نسمي المصلوبين كل حين وآن؟ هذه هي حالة جميع 
الأنبياء التي يراها الناس فيستيقنون أن إيمان الأنبياء راسخ وقوي جدا. يقال: 

يضا بالفضيلة الاستقامة فوق الكرامة، وأعظم الكرامات أن يعترف العدو أ
ولا يسعه إنكارها. انظروا كم كانت اعتراضات كبيرة أثارها الأعداء ضد 

) قد واصل مهمته �ولكنهم اضطروا للكتابة أن محمدا ( �النبي الكريم 



@ @

 

 

  �-- ١٣٨ --� 

باستقامة وثبات بحيث لا يقوم بمثله إلا من كان موقنا يقينا كاملا بصدقه، 
العقل من المؤلفين الأوروبيين، ولا يمكن لمثله أن يكون كاذبا. فمن استخدم 

قد واصل مهمته  �اعترف بأنه  �واطلع على أحداث سيرة النبي 
باستقامة متناهية لا يسع الكاذب القيام ا. فمن غايات ابتلاء الأنبياء أن 

  .ليهم السلامع يطلع عليه الأعداء، ويضطروا للاعتراف بفضلهم
م التمرن عليها فإنما تأتي الابتلاءات لرقي الإيمان وتقويته، وتتكرر ليت

جيدا. انظروا إلى الحداد فإنه عندما يضرب الحديد بمطرقته يتحول إلى 
شيء يريد صنعه، أما من لا يجيد الضرب بالمطرقة فسيضرب ا في 
مكان وتقع المطرقة في مكان آخر. رأيت مرة أثناء طفولتي بيتا قيد البناء، 

هل جدا، فضربت وظننت برؤية العمل فيه أن حفر الخشب بالإزميل س
بالإزميل على الخشب إلا أنني جرحت يدي. فلا يسع الإنسان إنجاز 

ثيرة، ليس عمل لم يمارسه سابقا. يضطر الجنود للجري إلى أميال ك
لتمرس والتقوية، ولكي يتمكنوا من الجري عند لدف إيذاء أنفسهم بل 

له يتمرن على لزوم الأمر. فإن االله تعالى يلقي الإنسان في الابتلاء ليجع
ترقية أخلاقه وتقويتها. فمثلا إذا شتم أحد فإن الصبر عليه وعدم الرد 
عليه بالشتم ميزة، ولكن كيف تنشأ هذه الميزة؟ إنما تنشأ من أن أحدا 
يتلقى السباب والشتائم ويتعلم الصبر عليها وإلا فلا يمكن له أن يجد 

 ذا الالتزام طيعيست لن ، بل بدون ذلكالصفة هذه لإظهارمناسبة 



@ @

 

 

  �-- ١٣٩ --� 

فلا بد من الابتلاء  .بشكل مناسب ولا إظهار هذه الصفة السلوك
لترسيخ الأخلاق وتمتينها ولا بد لإكمال الإيمان من التحلي بالصبر 

  والرضاء عند الابتلاء.
ورب قائل يقول: لا بد أن الشاتم في الحالة المذكورة يكره على كيل 

لأنه لا يكره على  ،ليس صحيحا هذان إالشتائم، فلا يشتم إلا مكرها. 
الشتم لا صالح ولا طالح، بل يحدث أن تخلق ظروف لاجتماع الرجل 
الصالح برجل قاس جارح فيعامل الصالحَ كما يعامل غيره، ولا يداخل 

  الأمر أي نوع من الجبر والإكراه.
المرتبة الثالثة للإيمان بالقدر عظيمة جدا وهي  الدرجة الثالثة:

لغيره. والتوكل نوعان؛ أحدهما  هنفسالتوكل. ومعنى التوكل هو تسليم 
ليس بحاجة إلى إظهار القدر الخاص له، إذ إن الإنسان يستخدم 
الأسباب ويتكل على االله موقنا بأنه لن يضيع سعيه ويحفظه من 

هذا النوع من التوكل يأمل الإنسان أن الحوادث غير العادية. في مثل 
ينقذه االله تعالى بأفعاله الخاصة من الحوادث غير العادية، ويتم عمل 
العبد بحيث يأتي بنتائج طيبة لأعماله، إلا أن العبد في هذه الحالة لا 

  يتخلى عن الأسباب.
والنوع الثاني للتوكل هو أن يترك الإنسان الأسباب أيضا، ولكن لا 

فلا يترك الإنسان الصلاة والصوم -ذا التوكل أعمالَ الشريعة يخص ه



@ @

 

 

  �-- ١٤٠ --� 

والحج والزكاة ويسلم أمرها إلى االله قائلا: إذا أمرني االله فسأصلي، 
بل لا يكون مثل هذا التوكل إلا في الأعمال الجسدية. ومن  - وأصوم

قال مثل هذا الكلام عن الأحكام الشرعية فقد كذب، بل القائلون به 
د اخترعوا حيلا كثيرة للتنصل من أحكام الشريعة. فمثلا إباحيون، وق
للعبور، فأي عقل  قارب ركوب مثل الشريعة أحكام اتباع يقولون: إن

يجيز أن يجلس الإنسان دائما في القارب، بل لماذا يظل جالسا فيه عند 
بلوغه غايته أي عند وصاله باالله. ولكنه ليس بمثال صحيح إذ ليس هناك 

للوصال مع االله بحيث ينبغي أن ينـزل الإنسان من درجة واحدة 
القارب عند بلوغه إياها. إن ذات االله تعالى لا حدود لها وهناك مدارج 

زيارة ألوف راد أحد ألا تحصى للوصال به. بل مثاله الصحيح هو أنه لو 
من المدن العامرة على ضفاف النهر، فسيعد أحمق إن نزل من السفينة 

لأنه لن يسعه بذلك التقدم نحو الأمام  ،دينة الأولى منهاعند حلوله في الم
  وتخطّي المراحل المتقدمة.

ليجري له قدره  التوكل يعني تفويض المرء أمره الله تعالى كليةباختصار، 
الخاص كما يشاء، ولكنه يتعلق بأمور الدنيا ولا علاقة لهذا التوكل 

 فلا حاجة له لأدائها بأحكام الشريعة؛ فمن قال إنه سلّم صلاته إلى االله
فلا يبقى مسلما بل يصبح كافرا، لأن االله تعالى أعطى أوامر واضحة  ،الآن

الصلاة إلى االله تعالى فإنه تارك الصلاة،  أمر بخصوص الصلاة، فمن سلّم



@ @

 

 

  �-- ١٤١ --� 

حتى  �يكفه الأمر الإلهي الذي بلَغه عن طريق محمد رسول االله أفلم 
ينتظر الآن أحكاما أخرى بخصوصها. فلا يكون التوكل إلا في الأمور 
المباحة التي لم ينـزل فيها حكم خاص ا، فليست هي إلا أموراً دنيوية 
ومادية. وعندما يسلمها العبد إلى االله تعالى فكأنه يقول: اللهم أنجز لي 

تي الدينية، أعمالي الدنيوية هذه حتى أتمكن من عبادتك وإنجاز واجبا
وأجاهد في سبيلك. فلا هدف من هذا التوكل في حقيقة الأمر إلا القيام 
بعبادة االله. فلولا القدر الإلهي لما نال الإنسان هذا المقام، وذلك لأنه لو 
لم يكن االله فاعلًا أمرا لما كان هناك معنى لتسليم الأمور إليه. ولا يسع 

نه إذا كان لا يؤمن بأن االله تعالى نيل هذا المقام من لا يؤمن بالقدر، لأ
بد من الإيمان  يمكن أن يتدخل في أمور الإنسان فلن يسلم إليه أموره. فلا

بالقدر لإحراز درجة التوكل. وعندما يبلغ الإنسان هذه الدرجة فإنه يجد 
في عبادة االله وفي خدمة الدين متعة ولذّة بحيث يقلل من أعماله الدنيوية 

  تعالى راجيا منه أن ينجزها له ويفرغه لخدمة الدين. ويسلّمها إلى االله
هناك درجة أعلى من درجة التوكل وهي التي يترك فيها الإنسان ائيا 
السعي لتأمين لقمة العيش، فيزهد في الدنيا وينقطع عنها انقطاعا تاما 

  ينذر جلّ أوقاته لوجه االله. و
ا الإنسان تحقيق وهناك درجة أعلى منها أيضا وهي التي يترك فيه

الحوائج الضرورية لنفسه. لا يعني مثلا أنه يموت جوعا، بل يعني ذلك 



@ @

 

 

  �-- ١٤٢ --� 

عبد القادر الجيلاني رحمه  سيد أنه لا يقوم بأمر إلا بإذن االله تعالى. يقول
طعاما حتى يقول االله لي: أنشدك فيها لا آكل االله: تساورني أحيانا حالةٌ 

أنشدك باسمي أن ل االله تعالى: ؛ ولا أشرب شيئا حتى يقوباسمي أن تأكل
ولا ألبس لباسا حتى يقول االله لي: يا عبد القادر، أنشدك باسمي تشرب؛ 

  أن تلبسه. 
وكان يعتاد على ارتداء لباس ثمنه ألف دينار، وكان يقول عند 
اعتراض الناس عليه: لا يعلم هؤلاء الجهلة حقيقة الأمر، إذا كان االله 

  ا اللباس فماذا عساي أن أفعل؟تعالى يأمرني بارتداء مثل هذ
إن االله تعالى يتكفل مثل هؤلاء الناس وتسمى هذه الدرجة درجة 
الفناء. أصبح بعض الجهلة يعرفون من خلال سماعهم من بعض الصلحاء 

  إلا أم لا يعرفون حقيقتها.  ،درجة من درجات السلوكهي أن هذه 
ينتشي ومثل الحائزين على هذه الدرجة كمثل الذي يشرب خمرا و

ويغفل عما يدور حوله، وهكذا من يبلغ هذه الدرجة ينتشي بخمرة حب 
يغفل عن الدنيا كليا، وعند ذلك يتكفل االله تعالى أنه االله تعالى لدرجة 

  جميع أعمالهم. 
يقول بعض الجهلة إن أولياء االله في حالة الانتشاء هذه يقولون ما 

ليه، فيقول البعض يشاؤون وتخرج من أفواههم أمور تخالف الشريعة. وع
بناء على هذا الفهم الخاطئ أن السيد مرزا أيضا انخدع بعد بلوغه هذا 



@ @

 

 

  �-- ١٤٣ --� 

المقام، فغدا يدعي بدعاوى مخالفة للشريعة، لذلك لا تقبل دعاواه تلك، 
كانت تغفل  هي وإنْف، ولكنهم لا يدرون أن ما يسقي االله تعالى من خمر

قل ولا تغفل عن الدين، بل إلا أا لا تبطل الع ،العبد عن الدنيا وما فيها
عين الدين أكثر وتزداد ا التقوى والطهارة. المشكلة أن  دبشرا تحُ

الناس يقيسون خمرة حب االله تعالى على خمرٍ تصنع بتخمير الشعير أو 
السكر الخام. في حين أن المراد من خمر االله تعالى هي كأس حبه تعالى 

حو من قلب الإنسان خيال أن تم يسقيها للصلحاء من عباده، ومن شأا
  رسخ في قلبه نقوش جلال االله تعالى من ناحية أخرى.تالدنيا و

وبعد هذا يسمو بالإنسان إيمانه بالقدر فيصل إلى  الدرجة الرابعة:
درجة العبد. ومثل الواصل إلى هذه الدرجة كمدمن خمر يتجرع زجاجة 

جة يكثر من شرب خمر تلو أخرى دون أن ينتشي ا. فإن البالغ هذه الدر
حب االله تعالى لدرجة أنه يتعود عليها، وبالتالي يترقى عما كان عليه في 
الدرجة السابقة، أي يترقى الآن من درجة الفناء التي كان عليها سابقًا، 
فتزول عنه حالة النشوة وترهف حواسه فيرى نفسه قائما في مقام 

لى من وجهة نظر أخرى، العبودية؛ أي أنه يبدأ برؤية عظمة االله تعا
ويقتصر انتباهه على كونه عبدا الله تعالى، فيقول لنفسه: لست إلا عبدا 
الله، وما أنا إلا خادمه، فلا يحق لي أن ألقي نفسي على مولاي، وبعد هذا 

أي إلى القدر العام مرة أخرى. وهكذا فإن هذه  ،التفكير يرجع إلى التدبير



@ @

 

 

  �-- ١٤٤ --� 

ية تبدأ بالتقدير العام نفسه كما بدأت به المرحلة الجديدة للسلسلة الروحان
المرحلة الأولى. وفي هذه الدرجة يبدأ العبد بكل أدب استخدام أسباب 
خلقها االله تعالى لأنه يراها من طرف االله تعالى، فيلجأ إلى استخدام 

  الأسباب أيما استخدام في كل حاجة وعند كل مناسبة. 
رزا المحترم يقوم بتدابير يعترض بعض الجهلة اليوم فيقولون: كان الم

كثيرة، ولا يدرون أنه يصبح واجبا أحيانا على من يصل مقام العبودية 
أو يترقى منه ليستخدم التدبير، ويأثم إذا لم يفعل ذلك. فإن الواصل إلى 
مقام العبودية يقوم بجميع الأعمال ويستخدم الأسباب المحددة لكل 

ها لنفسه شيئا غير الأدعية التي فُرض عمل، ويمر أحيانا بحالة لا يدعو في
عليه أن يدعو ا، لأنه يرى أن الدعاء يعني طلب القدر الخاص، ولا 
يحق للخادم أن يدعو مولاه على هذا النحو. كان إبراهيم يتمتع ذه 
الحالة نفسها لما أوشك أعداؤه على إلقائه في النار. فقد جاءه جبريل 

قال: أما إليك فلا، أما إلى االله فإنه آنذاك وسأله قائلا: ألك حاجة؟ 
يعلم ويرى. فقال جبريل: إذن اسأل االله. قال: ماذا عساي أن أقول له؟ 

  فإنه يعلم ويرى.
فعند بلوغ الإنسان هذه الدرجة يتمتع بحالة يتفانى فيها في العبودية، 
فلا يسعه رفع بصره إلى االله نظرا إلى هيبته وجلاله تعالى، لأن بصره في 

  الحالة يكون مصروفًا عن كل شيء، ولا ينظر إلا إلى عبوديته. تلك



@ @

 

 

  �-- ١٤٥ --� 

ثم يترقى العبد أكثر، وعند انتهائه من مطالعة  الدرجة الخامسة:
عبوديته ولدى شعوره بضعف نفسه من خلال خضوعه المستمر للقدر 

الذي  ،العام يقول: لأي غرض أجرى االله القدر الخاص؟ إنما أجراه لمثلي
اط ضعف كثيرة، فعدم استخدام القدر الخاص أيضا هو عبده ولديه نق

أي بالدعاء،  ،نكران النعمة، وهكذا فإنه يشرع بالانتفاع بالقدر الخاص
وعندما  وهذا هو مقام الدعاء، فيدعو االله تعالى عند بلوغه هذا المقام.

يواجه صعوبة ما يقول بأن االله تعالى أصدر قدرا خاصا لأستخدمه في 
الصعاب. ومثاله كمثال شخص جالس تحت شجرة مواجهة مثل هذه 

قصبة طويلة، وكلما جاع أسقط ا ثمار الشجرة. صحيح  بجانبهومثمرة 
 جهدجد لتحقيق ذلك قصبةً دون وولكنه  ،أنه يبذل جهده لنيل الثمار

منه. إن الإنسان البالغ هذه الدرجة يكون ساعيا لإصلاح العالم وإرجاع 
يعني نه يعرف إلى جانب ذلك أن كونه عبدا لا الناس إلى عبودية االله. ولك

فلا بد أن يراسل مولاه. فكلما شعر بحاجة  ،كّنه من إنجاز هذا العملتم
فيأتيه النصر  ،راسل مولاه، أي دعا االله تعالى أن يعينه في إنجاز مهمة كذا

والعون منه، وعندئذ يصبح التدبير في نظره حقيرا. فإنه يعتبر نفسه عبدا 
  إلا أنه يدرك تماما أنه لا يسعه فعل شيء بدون عون مولاه. ،لمولاه تعالى

وبعد ذلك يتقدم الإنسان نحو الأمام، وكلما تقدم أحرز درجات 
بل  ،مختلفة في مقام العبودية، لأنه ليست هناك درجة أخرى أعلى منها



@ @

 

 

  �-- ١٤٦ --� 

إن أعلى الدرجات أيضا في حقيقة الأمر فرع من فروع العبودية وليست 
أيضا بالعبد، وأجمع  �منفصلة عنها، ولأجل ذلك يسمي االله تعالى النبي 

ون ذه الأسرار على أن أعلى درجات الرقي الروحاني هي العارف
العبودية، وكذابون من يدعون أن هناك درجة أعلى منها وهي درجة 

ومقام الدعاء  ،"ابن االله"، كلا، بل الدرجة الأعلى هي درجة العبودية
  فرع أسمى من فروع هذه الدرجة.

مقام باختصار، كلما واجه الإنسان حائلا في سبيله بعد بلوغه 
وبالتالي يتمكن من إزالة هذا الحائل مستعينا  ،الدعاء، خر في حضرة االله

  باالله تعالى.
حدث في غزوة الأحزاب وحين حفر الخندق أنْ حاول الصحابة 

لم -  �كسر صخرة كأْداء استعصى عليهم كسرها، فأَتوا النبي الكريم 
دوا من خدامه إلا أم كانوا يعتزون بأن يع �يكن الصحابة عبيدا له 

: �فسألوه عن الحل؟ قال النبي  -نظرا إلى الدرجة التي وهبه االله إياها
ائتوني بمعول. فأخذه وأتى الصخرة وضرب عليها بشدة فلمعت له منها 

فكبر، وكبر الصحابة كلهم. فلما ضرا مرة أخرى برقت برقة  برقةٌ
فكسرها. لقد  الثةًثم ضرا ث ،وكبر الصحابة كلهم �أخرى فكبر النبي 

وإلا فلم يكونوا يدرون  ،فحسب �ظل الصحابة يكبرون في اتباع النبي 
، فقال: عندما �على التكبير، فسألوا النبي  �السبب الذي يبعث النبي 



@ @

 

 

  �-- ١٤٧ --� 

برقت لي البرقة الأولى أضاءت لي منها مدائن كسرى وقصور الحيرة 
ت ضربة وأُخبرت أن أمتي ظاهرة عليها. ثم أخذت بالمعول وضرب

وقيل لي بأن المسلمين سيظهرون على  ،فأضاءت لي البرقة قصور الحمر
مملكة قيصر أيضا. فلما ضربت بالمعول ضربة ثالثة أضاءت لي قصور 

الكامل في التاريخ  اجع:ر(صنعاء (باليمن) وأُخبرت بأن أمتي ظاهرة عليها. 
  .)كر غزوة الخندقذ ،لابن الأثير

شكلةً تحولُ دون إنجازه العمل المفوض إليه، توجه فكلما وجد العبد م
إلى مولاه ويستعين به، وعليه فإن الواصل إلى مقام العبودية يظل منشغلا 
بالأدعية بشكل خاص ويستعين باالله كلما واجهته أية مشكلة. ومثله 
كمثل شخص في بستان مثمر ولديه قصبة طويلة يحرك ا الأشجار متى 

  مر.شاء ويحصل على الث
كلما زاد إيمان الإنسان بالقدر حقق رقيا أكثر  الدرجة السادسة:

وانتقل إلى درجة أعلى، وبذل سعيه من أجل التقرب إلى االله أكثر عند 
رؤيته مشهد استجابة دعواته. وأخيرا يتولد لديه نوع من الانسجام مع 

يتحدث  االله تعالى ويظل قدر االله تعالى جاريا له سواء بذل السعي أم لا.
وما يزالُ عن هذه الدرجة نفسها فيما يروي عن ربه أنه قال:  �النبي 

 هدي تى كُنتلِ حافوبِالن إِلَي بقَرتي يدبانظر: وأذنه وعينه ورجله. ع)
، أي يصبح العبد طاهرا كليا بعد البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع)



@ @

 

 

  �-- ١٤٨ --� 

كل ما يقوم به يصير عمل االله. ليس بوسع وصوله إلى هذا المقام، و
الإنسان الحائز على هذا المقام أن يعلن عنه إلا بأمر من االله. وهنا ينبغي 
التذكر أن "المقام" يختلف عن "الحال". كل مؤمن عبد الله تعالى، فيدعوه 
ويتوكل عليه، ويخضع كل مؤمن في فترة من الفترات لحالة أمرٍ من هذه 

في الاصطلاح بـالحال. أما المقام فهو أن يظلّ  وهي تسمى ،الأمور
الإنسان قائما على تلك الحالة في معظم الأحيان، وليس أن تطرأ عليه 
لبعض الوقت ثم تزول. ومثاله كالمقيم في البيت، ومثال الأول كالزائر 
لبعض الوقت، فلا يمكن أن يكونا على درجة واحدة. يتيح االله تعالى 

ة المقامات العليا أيضا تشويقًا لهم، وإن كان بعض لعباده أحيانا زيار
الجهلة ينخدعون ذه الحالة فيصابون بمرض العجب والتكبر. هذا هو 

أن  �المقام الذي بلغه الصحابة رضوان االله عليهم الذين قال عنهم النبي 
كتاب التفسير، سورة  :(البخارياالله تعالى قال لهم: اعملوا ما شئتم. 

  .لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء) :الممتحنة، باب
يعترض عليه بعض الجهلة قائلين: هل كان جائزا لهم ولو سرقوا؟  

غير أم لا يدرون أن الذي أصبح االله تعالى له يدا فأنى له أن يسرق! 
انظروا إلى الذين يطبعون على الآلة الكاتبة فإم بعد الممارسة 

 يخطئون. كذلك يبذر الفلاح يستطيعون الطباعة مغمضي العينين ولا
الحبوب في الأرض بطريقة خاصة لا يستطيع أن يبذر ا من تعوزه 



@ @

 

 

  �-- ١٤٩ --� 

الممارسة والخبرة. كذلك مجلِّد الكتب يكسب خبرة في عمله فيستخدم 
فكما أن الخبراء في هذه المهن لا يخطئون في  الثقابة بطريقة خاصة.

أعمالهم، كذلك عندما يحقق الإنسان رقيا من خلال ممارسته السلوكية 
يصبح االله تعالى له بصرا وأذنا ويدا ورِجلا،  أنْ في سبل التقوى لدرجة

فلا يمكن أن يخطئ. وبسبب الممارسة نفسها ترون العميان أيضا يجرون 
عمياء تقيم عندنا، فتتوجه إلى حيث وضعت في بيوم. كانت امرأة 

أغراضها وتأخذها بكل سهولة. ومن لم يطلع على هذه الأمور يظن 
لدى رؤيته لمثل هؤلاء العميان بأم مخادعون، في حين أم أحرزوا 
هذه المهارة من خلال الممارسة وإلا فإم عميان في الحقيقة. فإذا كان 

أفلا يكسب ا المتنور عقليا خبرة  ،رسةالأعمى يحرز هذه الدرجة بالمما
بحيث لا تقع يده إلا على المقام الصحيح، ويبقى مصونا من الخطأ، ولا 

  عجب في ذلك خاصةً إذا صار االله تعالى يدا لأحد أو رِجلًا له. 
هذه الدرجة أيضا نتاج الإيمان بالقدر الإلهي، وإلا فلولا القدر أصلا 

ر الخاص. وعليه فإن سببا آخر لإجراء القدر لما أمكنهم الانتفاع بالقد
 الخاص هو أن يصل الإنسان إلى مقام العبودية بحيث ينشأ نوع من
الانسجام بينه وبين االله تعالى، فيصبح مظهرا لصفات االله تعالى مع كونه 
عبدا له. ليس هذا هو المقام الأخير بل هناك مقام آخر بعده وينبهر 

م النبوة. يتساءل المرء: ماذا عسى أن تكون الإنسان برؤيته وهو مقا



@ @

 

 

  �-- ١٥٠ --� 

درجة أعلى من أن يصبح االله تعالى للإنسان رِجلا وأذنا وغيرهما؟ ولكن 
هذا التفكير ليس صحيحا لأن هناك درجة أسمى منها وهي أن االله تعالى 
قبل هذا كان قد صار للعبد يدا ورجلا وأذنا، أما في هذه الدرجة فقد 

وبصره وأذنه الله تعالى، وهو المقام الذي يتمكن  صارت يد العبد ورجله
فيه الإنسان من الاطلاع على حقيقة القدر بشكل كامل، لأنه يصبح في 

فإنه يصبح بمنـزلة النهر  ،هذا المقام قدرا متجسدا، فإن كان "القدر" ماءً
لسلوك الماء فيه، وبعد بلوغه هذه الدرجة يطلع على أسرار االله تعالى، 

يده آيات االله مع كونه عبدا له، ولهذا السبب يؤلهه بعض وتظهر على 
الجهلة. وكان فيما سبق يتوجه إلى االله بالدعاء بين فينة وفينة، أما الآن 
فيصبح خاضعا للقدر في كل حين وآن. وما يفعله الواصلون إلى هذه 

نهم االله تعالى من فعله. ولأجل ذلك قال االله تعالى عن الدرجة إنما يمكّ
 �إِنْ هو إِلَّا وحي يوحى *وما ينطق عنِ الْهوى �: � الكريم النبي

  .)٥-٤ :(النجم
في الرؤيا أنه يقول: تعالوا نخلق أرضا جديدة  �رأى حضرته 

كلمةً شركية،  ولهقوسماء جديدة. ويعترض عليه بعض الجهلة معتبرين 
ولكن ليس الأمر كذلك، بل هي إشارة إلى مقام النبوة. ولقد سمى 
حضرته المقام الأول قمرا والثاني شمسا، ويعني ذلك أنه في المقام الأول 

بواسطة االله تعالى، وفي المقام الثاني يتجلى نور االله ينكشف نور الإنسان 



@ @

 

 

  �-- ١٥١ --� 

تعالى بواسطة الإنسان. وهذا ما فسر به حضرته وحيه: يا شمس ويا 
. هذا هو مقام النبوة، ولا يطلَع عليه أحد إلا بصورة "الحال"، أي ١قمر

لا يطلَع عليه إلا الذين يقيمهم االله تعالى على مقام النبوة. إن جلال االله 
الى يظهر من خلال هؤلاء، إذ يمثلون نافذة لرؤية االله تعالى من خلالها. تع

  ومن لا يريد رؤية االله تعالى من خلالهم فلا يتمكن من رؤية االله.

تتلخص الدرجة السادسة في أن الذي لا يعرف  الدرجة السابعة:
 ،- المظهر لصفات االله-  االله تعالى فلا يسعه أن يعرف ذلك الشخص

ة السابعة فهي أن الذي لا يقدر على معرفة الشخص الحائز أما الدرج
على المكانة المذكورة فلا يستطيع أن يعرف االله أيضا. أي يمكن 
بالنسبة للبالغ الدرجةَ السادسةَ ألا يراه أحد ولكنه يرى االله. ولكن 
الدرجة السابعة هي أن من لا يعرف القائم على هذه الدرجةَ فلا 

يسمى بالكفر. وذلك لأنه عندما يصبح أمثال يعرف االله، وهذا ما 
هؤلاء يدا الله ورجلا له فكأن االله تعالى توجه حيثما توجهوا. فمن 
المحتم حقا أن من لا يراهم فلا يستطيع رؤية االله تعالى أيضا، ومن لا 

  يرى االله تعالى فهو الكافر.
                                                           

١ ��،#4I�6
�+�:W+>&و�) �G��#4��6� h�Cא #':�א����l
���(�?��+�،X�G���+��+�،X�G���+��+�،X�G���+��+�،X�G���+
n2�� �

�e��oو)(�،X�pn2�� �

�e��oو)(�،X�pn2�� �

�e��oو)(�،X�pn2�� �

�e��oو)(�،X�p?K?K?K?K����� &�q�،A�
�א �و'� `rאcTא� ،A�s%א�����N� אF٢٠�،

�FKא�٣٩٧E����E,JPص� �



@ @

 

 

  �-- ١٥٢ --� 

مقاما" فلا أما " ،يمكن أن ترد هذه المرتبة "حالا" على الناس الآخرين
تعطَى إلا للأنبياء. إا أعلى المراتب كلها، ويظهر فيها قدر االله تعالى 
بصورة لا يفهمها كل إنسان، أما أهل العلم منهم فيستطيعون معرفة 
ذلك. إن الإنسان البالغ هذا المقام يرتقي إلى حالة يتصبغ فيها بصبغة 

قيقية. لقد انمحى وجود االله، وفي مثل هذه الحالة يظهر القدر بصورة ح
في ذات االله تعالى واختفى فيها، وبالتالي فقد صار  �محمد رسول االله 

كل فعلٍ قام به من االله تعالى حقيقة، أما أنتم فلا يجعلكم االله تعالى 
تقومون بما تقومون به، لأنكم لستم يدا الله، فمن يرتكب خيانة الأعين 

االله تعالى إلى هذا الفعل، إنما فإنه يرتكبها هو، ومن يسرق فلا يدفعه 
  يفعله المرء من تلقاء نفسه. 

إنما يدفع االله تعالى إلى العمل من يصبحون مظهرا لصفاته ومن كان 
االله تعالى لهم يدا ورجلا وعينا وأذنا، أو الذين يصبحون الله تعالى يدا 
 ورجلا وعينا وأذنا، ويعاقَب من يعترض على أمثال هؤلاء ولو على
خطئهم الذي صدر منهم بمقتضى بشريتهم. هذا هو حد القدر الإلهي 

  الذي له علاقة بالإنسان.
لقد انتهيت الآن من ذكر فوائد الإيمان بالقدر الإلهي، ومن خلال 
الاطلاع عليها يمكن معرفة مدى أهمية هذه المسألة لتكميل الروحانية، 

  ولذلك جعلها االله تعالى من شروط الإيمان.



@ @

 

 

  �-- ١٥٣ --� 

ي مسألة القدر التي يتعثر فيها عامة الناس. وفقنا االله تعالى هذه ه
 لفهمها فهما صحيحا والانتفاع ا، آمين.

  

					  

  
  




